
Les Langues Néo-Latines 
 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 

Des  voies  
pour  les  voix  de  Guinée  équatoriale 

 
Grégory Dubois et César Ruiz Pisano 

 
 
 

Complément au n° 414  de la revue 
Les Langues Néo-Latines (septembre  2025)



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Société des Langues Néo-Latines 
Centre Culturel Espagnol de Rennes 

ISSN 2677-2930   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

POUR CITER CE DOCUMENT : 
 
Grégory Dubois et César Ruiz Pisano (coord.), Des voies pour les voix de Guinée équatoriale, 
C. Marion-Andrès (éd.), septembre 2025, ISSN 2677-2930. ©Publications numériques de la 
Société des Langues Néo-Latines, Complément au n° 414. 
URL : https://neolatines.com/slnl/wp-content/uploads/complement_414_SLNL.pdf 
 
 

https://neolatines.com/slnl/wp-content/uploads/complement_414_SLNL.pdf


LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

3 

 
 
 

TABLE DES MATIÈRES 
 

Complément n° 414 (numérique) 
 

 
 
 

GRÉGORY DUBOIS ET CÉSAR RUIZ PISANO 
 Introduction 
 

 
5 
 

Entrevistas realizadas y transcritas por Grégory Dubois y César Ruiz Pisano 
 

 
13 

JUSTO BOLEKIA BOLEKÁ 
L’agression contre les oralités dans les littératures écrites en espagnol en 
Guinée équatoriale. Bibliographie additionnelle. 
 

 
 

33 

PATRICIA PICAZO SANZ 
Lo que “se escucha” y lo que “se oye”. Estrategias de control y 
representación de género en Guinea Ecuatorial (1980-1990) 
 

 
 

39 

 
 
Ce volume complète le numéro 414 de la revue de la SLNL dont vous pouvez faire 
l’acquisition sous deux formats : format numérique ou format papier. Pour ce faire, 
rendez-vous sur le site de la S.L.N.L [https://neolatines.com/slnl/], cliquez sur « Vous 
abonner / commander un numéro » et faites votre choix.  
 
 
 

N° 414 (imprimé) 
 
 
DANIEL LECLER 
Éditorial 
 
 
Dossier  
Grégory DUBOIS et César RUIZ PISANO, Introduction 
Entretiens (propos recueillis et traduits par Grégory Dubois et César Ruiz Pisano) 
Justo BOLEKIA BOLEKÁ, L’agression contre les oralités dans les littératures écrites en 
espagnol en Guinée équatoriale 
Cécile BROCHARD, Le théâtre en Guinée équatoriale et au Kenya : émergence d’une 
scène identitaire et politique (Recaredo Silebo Boturu et Ngugi Wa Thiong’o)  

https://neolatines.com/slnl/


LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

4 

Grégory DUBOIS, Le cri des intimités homosexuelles dans trois romans d’apprentissage 
guinéo-équatoriens 
Sébastien LEFÈVRE, Ekomo de María Nsue Angüe et Malambo de Lucía Charún-
Illescas : pertinence d’un dialogue afro-diasporique 
Patricia PICAZO SANZ, Ce que l’on « écoute » et ce que l’on « entend » : stratégies de 
contrôle et représentation de genre en Guinée équatoriale (1980-1990) (trad. Grégory 
Dubois) 
Kevin RAMIER, Complicité subversive avec la bibliothèque coloniale dans Cuando a 
Guinea se iba por mar de Juan Tomás Ávila Laurel et La república fantástica de Annobón 
de Francisco Zamora Loboch 
 
Chronique linguistique 
Lauro CAPDEVILA, Prenons-le au mot… La langue espagnole est une dynamique II – 
De l’autorité 
 
Comptes rendus  
Ramón PÉREZ MONTERO, Tres días del 33, Séville, Libros de la Herida, 2022 (Gérard 
Brey) 
Élodie CARRERA, Illuminations : épiphanies et fragment dans l’œuvre d’Andrés 
Neuman, Bruxelles, Peter Lang, 2024, Coll. Trans-Atlántico, Literaturas (Claude Le 
Bigot) 
 
In memoriam 
Claudie Terrasson (1954-2025) par Claude Le Bigot 
 
Vie de la Société 
Compte rendu de l’Assemblée générale 2025 de la Société des Langues Néo-Latines 
 

 
 
 
 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

5 

INTRODUCTION 
 

En 2014, le chercheur et écrivain Justo Bolekia Boleká publiait l’article « Guinea 
Ecuatorial: descolonizando nuestro imaginario colectivo »1 et ouvrait la partie consacrée 
à la littérature et aux imaginaires collectifs africains en affirmant : « [l]as sociedades 
occidentales están agotadas. Necesitan nuevas fuentes de inspiración y referencia de las 
que nutrirse para renovarse culturalmente si no quieren perecer »2. Cela peut paraître 
une raison suffisante pour justifier cette publication sur Des voies pour les voix de Guinée 
équatoriale dans la revue des Langues Néo-Latines. 

Il est certain que les études scientifiques occidentales ont fait place, depuis quelques 
années, à des réflexions autour de notre propre rapport à la colonialité et aux notions de 
postcolonialité et décolonialité. Peut-être la question n’est-elle pas en lien avec un 
manque d’inspiration mais sans doute est-elle plutôt la conséquence d’un profond, et 
salutaire, changement épistémologique qui veut que nos connaissances, données pour 
acquises dans l’organisation de notre pensée occidentale, soient, en réalité, incomplètes 
et même inadaptées pour expliquer le monde de l’Autre.  

Ainsi, s’intéresser à la création guinéo-équatorienne3 implique, grâce aux articles et 
aux entretiens présents dans ce numéro, de dépasser toute tentative d’explication de 
l’ornière creusée autour de la binarité modernité/ colonialité4. Au contraire, reprenant les 
mots de l’écrivain Donato Ndongo-Bidyogo, il s’agit de donner de la visibilité et des voix 
au corps noir, au sujet noir, là où cette visibilité a été niée, là où le corps noir a été assujetti, 
là où la voix noire a peiné à se faire entendre. Cela n’est pas une tâche facile car se plonger 
dans l’étude de ce territoire africain implique le besoin d’un regard croisé entre les études 
postcoloniales, décoloniales, sur l’afro-descendance des anciennes colonies espagnoles 
des Amériques5 et les recherches sur les anciens territoires français, anglais, portugais, 
italiens, belges et allemands du continent africain. 

Seul pays d’Afrique où l’espagnol a le statut de langue officielle, l’histoire de la 
Guinée équatoriale nous montre les limites d’une analyse calquée sur celle d’autres 
territoires colonisés : colonie espagnole depuis les Traités de 1777 et 1778 avec une 

 
1 Justo BOLEKIA BOLEKÁ, « Guinea Ecuatorial: descolonizando nuestro imaginario colectivo », Revista 
Iberoamericana, vol. LXXX, n° 248-249, 2014, p. 1099-1116. 
2 Ibid., p. 1107. 
3 Le gentilé espagnol à usage courant ecuatoguineano ou ecuatoguineana n’est presque pas employé par 
les auteurs, autrices et intellecuel·les contemporain·es. Le terme « guineoecuatoriano », absent dans le 
Diccionario de la Lengua Española de la Real Academia, serait, en premier lieu, une manière de s’éloigner 
du péjoratif « équatos » utilisé dans les pays francophones voisins pour se référer aux populations 
originaires de Guinée équatoriale (Julia BORST, Sandra SCHLUMPF et Max DOPPELBAUER, « Guinea 
Ecuatorial: la pluralidad de sus culturas, lenguas y literaturas. Introducción », in Quo Vadis, Romania?, n° 
59-60, 2022, p. 6-7). Nous pouvons arguer également que l’identification aux peuples guinéens devrait être 
considérée avant sa qualification géographique.  
4 Juan Pablo BERMÚDEZ, « Modernité/Colonialité-Décolonialité : une critique sociale autre », in Nouvelle 
critique sociale. Europe-Amérique latine. Aller-Retour, Marc Maesschalck et Alain Loute (dir.), Toulouse, 
EuroPhilosophie Éditions, p. 195-231. 
5 Walter MIGNOLO, La idea de América Latina. La herida colonial y la opción decolonial, Barcelone, 
Editorial Gedisa, 2005. Sabelo J. NDLOVU-GATSHENI, « Le long tournant décolonial dans les études 
africaines. Défis de la réécriture de l’Afrique », Politique africaine : l’Afrique des sciences sociales. Bas, 
débats, combats, n° 161-162, 2021, p. 449-472. 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

6 

occupation effective tardive à la charnière entre les XIXe et XXe siècles, territoire occupé 
et administré par un régime franquiste dictatorial, pays indépendant depuis 1968, régime 
dictatorial sous le joug de Francisco Macías Nguema jusqu’en 1979 et nouveau régime 
autoritaire jusqu’à nos jours sous Teodoro Obiang, neveu de Macías6.  

Dès lors, étant donnée cette chronologie abrégée, l’on peut se demander s’il est 
possible de parler d’un véritable processus de décolonisation d’un territoire dont les 
habitant·es n’auraient pas pris totalement les rênes de leur propre existence7. Dans cette 
« histoire et tragédie de la Guinée équatoriale »8, comment interpréter la quête d’identité 
de ce peuple lorsque les voix d’expression ont été niées, mises sous silence, mises sous 
surveillance et, certaines, poussées à l’exil ?  

En regardant la bibliographie en langue française, on se rend rapidement compte du 
manque de références passées ou récentes au plurivers esthétique9 guinéo-équatorien. 
Cela peut sembler étonnant dans le contexte scientifique français où le regard sur le sujet 
noir et le regard de celui-ci sur l’ancien pouvoir colonial est l’héritier de Césaire et de 
Senghor et vit aujourd’hui une intense focalisation permettant de penser la 
contemporanéité africaine et afro-descendante autrement. En ce qui concerne les 
recherches sur la Guinée équatoriale en France, le peu d’études réalisées jusqu’alors se 
sont intéressées à l’histoire de l’époque coloniale ou encore aux aspects économiques. En 
France, la littérature guinéo-équatorienne a toujours manqué de voix qui s’en fassent 
l’écho. Ceci étant, récemment, quelques rencontres visaient à corriger ce silence comme 
ce fut le cas du Colloque International qui eut lieu en 2021 à l’Université Paul Valéry-
Montpellier 3 intitulé « Afrohispanismes contemporains. Histoires, cultures et littératures 
de Guinée équatoriale », pays que l’appel à contribution dénommait, à raison, la « grande 
oubliée de l’hispanisme académique ». Cette rencontre fut l’occasion, notamment, 
d’écouter la désormais célèbre écrivaine Trifonia Melibea Obono. Cette même université 
avait organisé, trois ans auparavant, la Journée d’études « Une cartographie artistico-
politique de l’Afrique hispanophone : regards sur la Guinée équatoriale actuelle ». Le lien 
entre ces deux événements scientifiques se cristallisait autour de la figure d’Anne-Laure 
Bonvalot, traductrice en français du roman La bastarda de Trifonia Melibea Obono. Sans 
aucun doute la chercheuse a-t-elle ouvert une voie dans les études sur la Guinée 
équatoriale dans l’hispanisme français, avant de disparaître bien trop prématurément. 

Le regard porté sur la création littéraire guinéo-équatorienne par les auteurs et autrices 
de thèse de doctorat peut également nous guider dans la construction du savoir sur la 
question en langue française, au-delà des études ethnographiques, géographiques, 

 
6 J. BOLEKIA BOLEKÁ, Aproximación a la historia de Guinea Ecuatorial, Salamanque, Amarú 
Ediciones, 2003. Antonio Manuel CARRASCO GONZÁLEZ, Guinea Ecuatorial. Historia de la 
colonización española, Cordoue, Editorial Almuzara, 2022. Juan RIOCHÍ SIAFÁ, La historia de guinea 
ecuatorial a través de sus protagonistas, Madrid, Diwan, 2020. 
7 Juan ZARANDONA, « Si las Indias no eran colonias, ¿Guinea Ecuatorial tampoco? Contradicciones del 
discurso oficial del colonialismo español », Tintas quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 2012, 
p. 55-65, [https://riviste.unimi.it/index.php/tintas]. 
8 Du titre de l’œuvre de référence écrite par Donato Ndongo-Bidyogo et publiée, pour la première fois, en 
1977 : Historia y tragedia de Guinea Ecuatorial, Las Palmas de Gran Canaria, Casa África, 2020. 
9 Ashish KOTHARI, Ariel SALLEH, Arturo ESCOBAR, Federico DEMARIA et Alberto ACOSTA (éd.), 
Plurivers. Un dictionnaire du post‑développement, Marseille, Wildproject Editions, Collection Le monde 
qui vient, 2022. 

https://riviste.unimi.it/index.php/tintas


LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

7 

économiques et historiques10. Les soutenances ne sont pas nombreuses mais nous 
pouvons citer quelques titres éclairants : Salvador Ntutumu-Aboa, Littérature de Guinée 
équatoriale : thématique et conditions de création : 1979-1988 (1995)11 ; Jean de Dieu 
Biboumi, Le roman de dictature : de la colonie au « macisme » à travers Las tinieblas de 
tu memoria negra et Los poderes de la tempestad de Donato Ndongo-Bidyogo, journaliste 
et écrivain équato-guinéen (2009)12 ; Hubert Edzodzomo Ondo, Les représentations de 
la femme dans Ekomo (1985) de Maria Nsue Angüe et Hija de la Fortuna (1998) de Isabel 
Allende (2013)13 ; Ténon Koné, Représentation du migrant noir africain (1980-2000) 
dans El Metro de Donato Ndongo-Bidyogo (2014)14 ; Adjo N’go Rosine Bohoussou, 
Écriture de la domination en Amérique Centrale (Guatemala) et en Guinée Equatoriale 
: une traversée critique des romans de Miguel Ángel Asturias, El papa verde (1954), et 
de Donato Ndongo-Bidyogo, Los poderes de la tempestad (1997) (2024)15 ; Dawoulé 
Bohoussou Émeline Kouassi, Analyse du discours littéraire dans les œuvres de 
Guillermina Mekuy, Trifonia Melibea Obono, Victoria Evita Ika. Émancipation et conflits 
discursifs dans un contexte post-colonial (2024)16. 

C’est en Guinée équatoriale et, davantage, en Espagne, dans d’autres pays européens 
et aux États-Unis17 que les études et manifestations culturelles et scientifiques sont les 
plus abondantes malgré la périphérie africaine à laquelle le pays a été cantonné par le 
passé comme l’explique Yolanda Aixelà-Cabré : « Bona part de l’explicació d’aquest fet 
la trobaríem no sols en un estat postcolonial que es va tancar en si mateix, sinó també en 
un Etat espanyol que s’ha negat sistemàticament a reconèixer el mal infligit i a assumir 
els seus deures i deutes envers els territoris colonitzats »18. Iñaki Tofiño approfondit cette 
idée en ces termes :  

 
Els escriptors guineoequatorians són hereus d’una doble dominació: per una 

banda, pel fet de venir d’una excolonia, amb tot el que això implica en termes 

 
10 Citons les travaux précurseurs de Max LINIGER-DOUMAZ : La Guinée Equatoriale, un pays méconnu, 
Paris, L’Harmattan, 1979 ; La démocrature, dictature camouflée, démocratie truquée, Paris, L’Harmattan, 
1992 ; La Guinée Equatoriale convoitée et opprimée, Paris, L’Harmattan, 2005. 
11 Sous la direction de Bernard Moralis, Université de Cergy-Pontoise.  
12 Sous la direction de Christian Lagarde, Université de Perpignan. Ce professeur a dirigé deux thèses en 
linguistique en lien avec le territoire qui nous intéresse : celle de Jean-Claude Kombila, L’espagnol des 
immigrés équatoguinéens de Libreville (Gabon) : approche sociolinguistique (2009) ; de Christian 
Maganga, Immigration et diglossie : le parler des Équato-guinéens de Libreville (2012). 
13 Sous la direction de Mónica Zapata, Université de Tours.  
14 Sous la direction de Victorien Lavou (Université de Perpignan), professeur historien et hispaniste dont 
la production scientifique sur la question africaine et afrodescendante en Amérique latine est très 
importante.  
15 Sous la direction de Victorien Lavou et Clotilde-Chantal Allela Kwewi, Université de Perpignan.  
16 Sous la direction de Michèle Soriano et Justo Bolekia Boleká, Université de Toulouse-Jean Jaurès. 
17 Notamment : Marvin A. LEWIS, An introduction to the Literature of Equatorial Guinea : Between 
Colonialism and Dictatorship, Columbia, University of Missouri Press, 2007 ; M. A. LEWIS, Equatorial 
Guinean Literature in its National and Transnational Contexts, Columbia, University of Missouri Press, 
2017. 
18 Yolanda AIXELÀ-CABRÉ, « Les aportacions de la literatura africana a l’estudi de la Guinea 
Equatorial », in Molts camins per caminar, Maria Carme Junyent et Pere Comellas Casanova (éd.), 
Barcelone, Universitat de Barcelona Edicions, 2023, p. 99. Pensons au silence imposé par le gouvernement 
franquiste concernant le processus d’indépendance du pays africain jusqu’à 1976 ; date à laquelle est levé 
le décret de secret-défense. 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

8 

de submissió cultural a una metrópoli europea; per l’altra, pel fet de venir d’una 
colonia colonitzada per una dictadura a la qual va succeir un règim democràtic 
sense que hi hagués un trencament clar entre un sistema i l’altre19.  

 
Ces études concernent notamment l’histoire de l’époque coloniale de la « Guinea 

Española » et l’époque de l’indépendance20 mais aussi la caractérisation linguistique de 
l’espagnol en tant que langue d’Afrique21. Les recherches américanistes sur l’afro-
descendance et la question coloniale ont toutefois ouvert la voie à d’autres types 
d’analyses portant sur la question de l’africanité, le multiculturalisme, l’aspect mémoriel 
ou encore le sujet noir en Espagne22.  

Depuis la publication fondatrice de Donato Ndongo-Bidyogo, Antología de la 
literatura guineana, en 198423, la littérature guinéo-équatorienne (ou produite par la 
diaspora) a attiré une attention irrégulière dû aux difficultés de diffusion interne et 
externe24, en raison du regard porté sur l’écrivain noir en Espagne, refusant aux anciens 
colonisés leur capacité à entrer dans une supposée modernité par l’acte de la création ou, 
encore, et ce n’est pas moins important, en raison du contexte socio-politique guinéo-
équatorien dans lequel on dénombre des arrestations d’opposants politiques et 
d’intellectuels, jusqu’à il y a quelques semaines. Donato Ndongo-Bidyogo expliquait, en 
1998, la difficulté que représente de donner une voie aux voix littéraires guinéo-
équatoriennes : « [d]e las múltiples dificultades con las que tropezamos sus creadores, la 
principal es la escasa difusión de nuestras obras, dentro de nuestro propio país y en 
nuestra vasta geografía lingüística, lo que nos convierte en meros objetos de 
curiosidad »25. Dans la suite du texte, nous retiendrons les expressions suivantes : « en 
detrimento de la libertad de creación », « parálisis de los mecanismos » et 
« autorrepresión de las formas y de las ideas ». Dès lors, certains articles trouvent tout 
leur sens : celui de Donato Ndongo-Bidyogo lui-même intitulé « La literatura moderna 
hispanófona en Guinea Ecuatorial », celui de José Ramón Trujillo, « Recepción y 
problemas de la literatura de Guinea Ecuatorial », celui de M’bare N’gom Faye, « La 
literatura africana de expresión castellana: de una “literatura posible” a una literatura real. 
Etapas de un proceso de creación cultural », celui de Joseph-Désiré Otabela « Resistencia 
política y creación literaria en Guinea Ecuatorial », celui de l’écrivain Juan Tomás Ávila 
Laurel « La ubicuidad de la literatura guineana » ou celui, déjà cité en ouverture de cette 
introduction, de Justo Bolekia Boleká « Guinea Ecuatorial: descolonizando nuestro 

 
19 Iñaki TOFIÑO, « La Guinea Equatorial: una literatura impossible? », in Molts camins per caminar, Maria 
Carme Junyent et Pere Comellas Casanova (éd.), ibid., p. 121. 
20 Comme les travaux de Gonzalo Álvarez Chillida et d’Alicia Campos Serrano. 
21 Nous pensons, notamment, aux travaux de Justo Bolekia Boleká, Susana Castillo Rodríguez, Max 
Doppelbauer, John Lipski, Sandra Schlumpf et Kofi Yakpo, qu’il est superflu de tous citer, ici.  
22 En particulier les nombreux travaux de Yolanda Aixelà Cabré. 
23 D. NDONGO-BIDYOGO (éd.), Antología de la literatura guineana, Madrid, Editora Nacional, 1984. 
Juan Balboa Boneke (1938-2014), homme politique et écrivain, avait publié, en 1978, ¿Dónde estás 
Guinea ?, œuvre, demeurée méconnue, qui a le mérite de porter un regard historique, personnel et critique 
sur la colonisation et le changement de régime. 
24 À ce propos, le titre du documentaire réalisé par Marc Serena El escritor de un país sin librerías (2019), 
autour de la figure de Juan Tomás Ávila Laurel, est éclairant.  
25 D. NDONGO-BIDYOGO, « Panorama de la literatura guineana en lengua española », in La lengua y la 
literatura españolas en África, Celia Casado-Fresnillo (éd.), Melilla, Quinto Centenario de Melilla, p. 222-
223. 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

9 

imaginario colectivo »26. La littérature équato-guinéenne serait-elle donc condamnée à 
être une éternelle « littérature émergente »27 ? 

D’une « literatura en barbecho », en jachère, dans les années 1970, comme le disait 
Donato Ndongo-Bidyogo28, à une littérature en voie d’obtenir sa pleine reconnaissance 
créée par les dernières générations nées dans les années 1980 et 199029, sans oublier les 
noms de Leoncio Evita30, Juan Balboa Boneke, Antimo Esono, Joaquín Mbomío 
Bacheng, María Nsue31, Ciriaco Bokesa Napo, José Fernando Siale Djangany, Julián 
Bibang Oyee, Raquel Ilombé, Francisco Zamora Loboch, Juan Tomás Ávila Laurel32, 
parmi d’autres, la création littéraire guinéo-équatorienne offre un témoignage de leur (et 
de notre) temps et un questionnement du passé pour mieux rendre compte, pour mieux 
définir et montrer au monde l’identité culturelle des peuples qui constituent ce pays 
africain ainsi que l’imaginaire des ressortissant·es en exil et/ou faisant carrière à 
l’étranger. 

La visibilisation de la création littéraire guinéo-équatorienne est souvent passée par un 
travail d’édition complexe33 de recueil de poèmes, de récits, de légendes (qu’ils soient 
originaux ou héritiers de la tradition orale) et d’extraits de romans dans des anthologies 

 
26 D. NDONGO-BIDYOGO, « La literatura moderna hispanófona en Guinea Ecuatorial », Afro-Hispanic 
Review, 19, 1, 2000, p. 39-44 ; José Ramón TRUJILLO, « Recepción y problemas de la literatura de Guinea 
Ecuatorial », in África hacia el siglo XXI, J. R. Trujillo (éd.), Madrid, Casa de África et Agencia Española 
de Cooperación para el Desarrollo, 2001, p. 527-540 ; M’bare N’GOM, « La literatura africana de expresión 
castellana: de una “literatura posible” a una literatura real. Etapas de un proceso de creación cultural », in 
De Guinea Ecuatorial a las literaturas hispanoafricanas, Landry-Wilfrid Miampika, Patricia Arroyo 
Calderón (éd.), Madrid, Verbum, 2010, p. 23-40 ; Joseph-Désiré OTABELA MEWOLO, « Resistencia 
política y creación literaria en Guinea Ecuatorial », Revista Iberoamericana, vol. LXXX, n° 248-249, 2014, 
p. 883-898 ; Juan Tomás ÁVILA LAUREL, « La ubicuidad de la literatura guineana », Debats, 123, 2, 
2014, p. 72-79 ; J. BOLEKIA BOLEKÁ, « Guinea Ecuatorial: descolonizando nuestro imaginario 
colectivo », art. cit. 
27 Nous reprenons le titre de l’essai de Sosthène ONOMO-ABENA et Joseph-Désiré OTABELA 
MEWOLO, Literatura emergente en español: literatura de Guinea Ecuatorial, Madrid, Ediciones del Orto 
et Université du Minnesota, 2004. 
28 Lors de sa conférence « Las tinieblas de tu memoria negra » au Musée National Centro de Arte Reina 
Sofía (07/06/2023), [https://www.museoreinasofia.es/multimedia/conferencia-donato-ndongo-bidyogo]. 
Lui-même écrivain consacré, plusieurs fois primé et avec une production prolifique (roman, poésie, essai, 
nouvelles). Son premier roman est traduit en français sous le titre Les ténèbres de ta mémoire, trad. par 
Françoise Rosset, Paris, Gallimard, collection « Continents noirs », 2004. Donato Ndongo-Bidyogo qualifie 
également cette étape qui va de 1969 aux années 1980 comme « los años del silencio ». 
29 Comme Jorge Abeso, Christopher Ada, Matías Elé Nzang, Abuy Esono, Juliana Mbengono, César 
Augusto Mbá Abogo, Estanislao Medina Huesca, Guillermina Mekuy Mba-Obono, Isabel Mikue Rope, 
Bikoro Nsué, Gonzalo Abaha Nguema Mikue, Trifonia Melibea Obono. 
30 On considère Cuando los combes luchaban (Novela de costumbres de la Guinea española) (1953) de 
Leoncio Evita Enoy (1953) et Una lanza por el boabí (1962) de Daniel Jones Mathama comme les 
premières œuvres littéraires écrites en Guinée équatoriale. 
31 Avec Ekomo (1985), elle fut la première écrivaine guinéo-équatorienne à être publiée. Roman traduit en 
français : Ekomo, au cœur de la forêt guinéenne, trad. par Françoise Harraca, Paris, L’Harmattan, 1995. 
32 Dans la nuit la montagne brûle, trad. par Vincent Ozanam, Blajan, Solanhets, 2019. Sur le mont 
Gourougou (trad. par Maïra Muchnik, Paris, Asphalte, 2017 ; également en anglais) n’a, à ce jour, pas été 
publié en espagnol. 
33 Des auto-éditions aux maisons d’éditions espagnoles (comme celles citées infra dans le texte) en passant 
par les éditions financées par des institutions et par quelques rares (et très contemporaines) maisons 
d’édition locales, la qualité des publications (quant aux normes typographiques et à l’appareil para-textuel) 
est extrêmement variable. Plusieurs auteurs ayant publié très récemment en auto-édition ou chez des 
maisons d’édition peu rigoureuses nous ont confié leur déception en découvrant le résultat final. 

https://www.museoreinasofia.es/multimedia/conferencia-donato-ndongo-bidyogo


LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

10 

qui comblent, en grande partie, ce silence imposé. M’baré N’gom Faye avec Diálogos 
con Guinea: panorama de la literatura guineoecuatoriana de expresión castellana a 
través de sus protagonistas (1996), Donato Ndongo-Bidyogo avec Literatura de Guinea 
Ecuatorial. Antología (2000), M’bare N’gom et Gloria Nistal avec Nueva antología de la 
Literatura de Guinea Ecuatorial (2012), Juan Riochí Siafá avec Nuevas voces de la 
literatura de Guinea Ecuatorial. Antología. 2008-2018 (2019) et Antología de la 
literatura hispanoafricana y afrodescendiente. Textos literarios, científicos y artículos 
(2020) ou encore les deux anthologies exclusivement consacrées aux voix féminines dans 
Remei Sipi, Voces femeninas de Guinea Ecuatorial. Una antología (2015) et Juan Riochí 
Siafá, Gloria Nistal, Rosemary Clarck et Jeanne Rosine Abono avec Literatura y mujer: 
Las escritoras de Guinea Ecuatorial (2023)34 se hissent en tant que porteurs et porteuses 
de voix se faisant l’écho d’une richesse thématique et stylistique grâce, en particulier, au 
soutien des maisons d’édition Sial et Diwan dans leur collection « Casa de África » et 
« Diwan África », respectivement35. 

Face à ce constat, il n’est pas étonnant que les cultures guinéo-équatoriennes brillent 
par leur absence dans les programmes officiels d’enseignement de l’espagnol en France 
(depuis le cycle 1 jusqu’à l’université) ainsi que dans les programmes de concours 
d’enseignement36. 

Nous avons souhaité contribuer à cette réflexion avec ce premier numéro des Langues 
Néo-Latines consacrée à la Guinée équatoriale. C’est pour cette raison que nous avons 
réuni un bon nombre d’intellectuel·les, artistes et écrivain·es qui nous ont fait l’honneur 
de répondre à un entretien. Par ordre alphabétique, Christopher Ada, Juan Tomás Ávila 
Laurel, Matías Ele Nzang, Ramón Esono (« Jamón y queso »), Juliana Mbengono, 
Donato Ndongo-Biyogo, Juan Riochí Siafá, Recaredo Silebu, Paloma del Sol et Remei 
Sipi, constituent un ensemble de voix de l’intérieur et de l’extérieur, des voix plurielles, 
empruntant des voies plus ou moins affirmées. Il eût été impossible de réunir l’ensemble 
des voix constituant le panorama culturel et intellectuel guinéo-équatorien. Dans ces 
pages, ce sont autant de voies de la création et de voix d’intellectuels et d’artistes 
convoquées faisant nôtre la responsabilité de projeter au-delà des frontières, celles de la 
Guinée équatoriale et celles de l’Espagne, un monde, en apparence inconnu, à travers l’art 
et les études universitaires afin que ces voies/voix fassent partie du patrimoine universel, 

 
34 M. N’GOM FAYE, Diálogos con Guinea: panorama de la literatura guineoecuatoriana, Madrid, Labrys 
54, 1996 ; D. NDONGO-BIDYOGO, Literatura de Guinea Ecuatorial. Antología, 2000 (l’auteur avait déjà 
édité une anthologie en 1984 : Antología de la literatura guineana, op. cit.) ; M. N’GOM et Gloria NISTAL 
(éd.), Nueva antología de la Literatura de Guinea Ecuatorial, Madrid, Sial, 2012 ; J. RIOCHÍ SIAFÁ (éd.), 
Nuevas voces de la literatura de Guinea Ecuatorial. Antología (2008-2018), Madrid, Diwan, 2019 ; J. 
RIOCHÍ SIAFÁ (éd.), Antología de la literatura hispanoafricana y afrodescendiente. Textos literarios, 
científicos y artículos, Madrid, Diwan, 2020 ; Remei SIPI (éd.), Voces femeninas de Guinea Ecuatorial. 
Una antología, Barcelone, Mey, 2015 ; J. RIOCHÍ SIAFÁ, G. NISTAL, Rosemary CLARCK et Jeanne 
Rosine ABONO (éd.), Literatura y mujer: Las escritoras de Guinea Ecuatorial, Madrid, Diwan, 2023. 
35 Depuis 2017, et coïncidant avec le vingtième anniversaire du groupe, la maison d’édition Sial-Pigmalion 
décerne le Prix international des littératures africaines « Justo Bolekia Boleká ». Parmi les sept primé.es, 
trois sont Guinéo-équatorien.ennes : Trifonia Melibea Obono, en 2018, Ángela Nzambi, en 2019 et José-
Fernando Siale Djangany, en 2021. Complètent la liste : l’Afro-colombien Medardo Arias Satizábal, en 
2018, les deux Camerounais Narcisse Fomelong, en 2020, et Inongo vi-Makomé, en 2021, et la Nigériane 
Ayo Ayoola-Amale, en 2024. 
36 Ce constat est valable également pour l’afro-hispanisme, dans son ensemble. Voir : Sébastien LEFÈVRE, 
« Hispanismos, afrohispanismos y afrodiasporismos: más allá de las disciplinas y de los territorios », 
HispanismeS, n° 20, 2022, [https://journals.openedition.org/hispanismes/17564]. 

https://journals.openedition.org/hispanismes/17564


LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

11 

comme l’appelle de ses vœux l’éditeur, écrivain et chercheur Juan Riochí Siafá dans 
l’entretien qu’il nous a accordé. 

Dans son article, « L’agression contre les oralités dans les littératures écrites en 
espagnol en Guinée équatoriale », l’écrivain et chercheur Justo Bolekia Boleká, 
spécialiste de l’« orature » bubi, démontre que chacune des ethnies guinéo-équatoriennes 
porte un riche bagage d’œuvres orales qui, après avoir subi une agression coloniale puis 
post-coloniale, a donné naissance à des écrivain·es orphelin·es si on les compare aux 
autres écrivain·es africain·es. Justo Bolekia Boleká s’efforce de sortir du silence cette 
littérature pour donner du sens au terme « orature ». 

Cécile Brochard, dans « Le théâtre en Guinée équatoriale et au Kenya : émergence 
d’une scène identitaire et politique (Recaredo Silebo Boturu et Ngugi wa Thiong’o) », 
entreprend une étude comparative entre le théâtre africain hispanophone et anglophone. 
En s’appuyant sur les expériences artistiques de Recaredo Silebo Boturu et de sa troupe 
Bocamandja en Guinée équatoriale et de l’écrivain Ngugi wa Thiong’o, elle démontre 
comment le théâtre permet la sortie de l’invisibilité politique et culturelle tout en 
concentrant des difficultés liées aux situations d’exceptions linguistiques. La scène, à la 
fois concrète et symbolique, est ainsi susceptible de mettre en lumière les enjeux 
identitaires et linguistiques à l’œuvre dans les espaces postcoloniaux de l’hybridité. 

La contribution de Grégory Dubois, « Le cri des intimités homosexuelles dans trois 
romans d’apprentissage guinéo-équatoriens », s’intéresse à la production littéraire de trois 
jeunes auteurs fangs qui remettent en question les normes régissant les corps et les 
sexualités : Trifonia Melibea Obono (1982), Chris Ada (1996) et Gonzalo Abaha Nguema 
(1996), militants pour les droits LGBTQIA+ au sein de l’association « Somos parte del 
mundo ». Leur engagement nourrit la réflexion autour des différentes formes de 
domination et, en particulier, sur la critique féroce contre l’invisibilisation des sexualités 
considérées comme « subversives » dans le contexte autoritaire guinéo-équatorien actuel, 
dont le projet est d’annihiler ces existences. À travers le parcours des protagonistes de 
trois romans d’apprentissage, il s’agit de faire entendre le « cri » d’une possible libération 
susceptible de construire une voie tout en troublant le genre et en déconstruisant les 
stéréotypes d’une prétendue « anti-africanité » de l’homosexualité. 

Dans « Ekomo de María Nsue Angüe et Malambo de Lucía Charún-Illescas : 
pertinence d’un dialogue afro-diasporique », Sébastien Lefèvre, fait une lecture des deux 
œuvres à l’aune du concept de dialogue afro-diasporique. Après une réflexion autour des 
concepts de « réalisme magique », « réel merveilleux », « réalisme mythique » et « afro-
réalisme », il étudie comment ces autrices, appartenant à des époques et à des espaces 
différents, rendent compte de la question de l’ancestralité et comment celle-ci apporte des 
réponses aux problématiques fictionnelles vécues par les personnages. 

La contribution « Ce que “l’on écoute” et ce que “l’on entend” : stratégies de contrôle 
et représentation de genre en Guinée équatoriale (1980-1990) », de Patricia Picazo Sanz, 
nous plonge dans un double récit qui renforça le contrôle patriarcal de manière 
contradictoire. D’une part, les discours officiels projetaient une image du régime politique 
moderne en apparence, avec la promesse d’une égalité de genre jamais matérialisée. 
D’autre part, les discours non officiels, héritiers du folklore et de la tradition orale fang 
(comme les contes, les dictons et le bié), perçus comme des discours apolitiques, ont joué 
également un rôle important dans la perpétuation des hiérarchies de genre. Entre discours 
« écouté » et discours « entendu », elle observe leur capacité à consolider un modèle de 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

12 

pouvoir en apparence réformiste mais en réalité légitimateur d’une domination 
patriarcale. 

Avec « Complicité subversive avec la bibliothèque coloniale dans Cuando a Guinea 
se iba por mar de Juan Tomás Ávila Laurel et La República fantástica de Annobón de 
Francisco Zamora Loboch », Kevin Ramier se concentre sur l’oralité dans les deux 
œuvres en lien avec l’historiographie écrite, ou comment les auteurs subvertissent les 
textes de la « bibliothèque coloniale » sur la Guinée par le biais de l’oralité. Il fait état de 
l’intertextualité avec les productions intellectuelles du régime franquiste pour y observer 
comment les romans réinsèrent les discours sur la Guinée équatoriale dans leur contexte 
d’énonciation et comment ils s’émancipent du récit euro-centriste par le biais de la 
tradition orale.  

Dans le Complément numérique à ce numéro, les lectrices et lecteurs pourront trouver, 
en espagnol, les entretiens des dix intellectuel·les, artistes et écrivain·es ainsi qu’une 
annexe bibliographique à l’article de Justo Bolekia Boleká, de même que la version 
originale de l’article de Patricia Picazo. 

Nous remercions vivement Catherine Heymann, Claudine Marion-Andrès et Daniel 
Lecler pour leur travail autour de l’édition de ce numéro de la revue papier et du 
complément numérique. 

Puisse ce numéro sur Des voies pour les voix de Guinée équatoriale trouver un écho 
dans le champ de la réflexion et de l’analyse en France tout en servant à donner une 
visibilité majeure aux créations guinéo-équatoriennes. 

Grégory Dubois et César Ruiz Pisano 

 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

13 

 

ENTREVISTAS 
realizadas y transcritas  

por GRÉGORY DUBOIS y CÉSAR RUIZ PISANO 
 

 

 

Quisimos darles la palabra a los protagonistas de las vías creativas de Guinea 

Ecuatorial. Por supuesto, el lector no encontrará aquí todas las voces sino una pluralidad 

de autores y de pensadores, desde los más reconocidos hasta las nuevas generaciones, 

desde los exiliados o voluntariamente expatriados hasta otros que viven en el país. Se 

trata, en suma, de intelectuales que promueven el “pluriverso” cultural 

guineaoecuatoriano y de las creadoras y los creadores. Estas voces tampoco representan 

la pluralidad total de la literatura del país. Esto no podría ser el objetivo de este número. 

Sin embargo, las personalidades entrevistadas simbolizan una diversidad que deseamos 

compartir. Que esta breve presentación sea el lugar idóneo para agradecerles su 

participación honesta y generosa. Después de las presentaciones biobibliográficas, 

organizamos las entrevistas en torno a cuatro preguntas que les hicimos con el fin de 

facilitar la lectura y de hacer posible un diálogo entre las ideas vehiculadas por estas 

voces.  

 

Biobibliografías de los entrevistados y de las entrevistadas 

 

Christopher (Cris) Adá: “No creo que haya mucho que contar, soy Chris. Estoy 
enamorado de la literatura, creo que es la manera más importante de educar, entretener 
y emocionar”. Chris(topher) Adá (Micomeseng, 1996) es uno de los escritores más 
reconocidos de la literatura contemporánea. Comenzó a escribir con quince años y hoy es 
escritor, actor y guionista. En Juntos antes que anochezca (2018, con prefacio de Trifonia 
Melibea Obono) relata la vida de Dashis Nsue, un estudiante joven rechazado por su 
familia a causa de su orientación sexual en el contexto actual de Guinea Ecuatorial. 
Participó recientemente en la antología En un mundo raro: Antología de voces LGTBIQ+ 
en español (2024) junto a otros veintiún escritores y escritoras del mundo hispánico. 
Destaca de manera excepcional en el panorama cultural guineoecuatoriano por su 
compromiso social e intelectual.   

 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

14 

Juan Tomás Ávila Laurel: una de las voces más célebres a nivel internacional. Juan 
Tomás Ávila Laurel ha publicado un gran número de obras, novelas, obras de teatro, 
poemarios y ensayos. Nació en 1966 en Malabo y reside en España desde 2011. Autor 
prolífico y varias veces premiado, se pueden citar, como ejemplos, sus obras El desmayo 
de Judas (2001, novela), El fracaso de las sombras (2004, teatro), Cuentos crudos (2008, 
relatos), Diccionario básico, y aleatorio, de la dictadura guineana (2011, ensayo), Panga 
Rilene (2015, novela), Dientes blancos, piel negra (2022, novela), Moi chez moi. El grito 
de los malvados (2024, novela). Su obra se caracteriza por su mirada crítica sobre su país 
y sobre África en general.  

 
Matías Elé Nzang (Malabo, 1982), escritor, responsable del Centro Cultural 

Ecuatoguineano de la ciudad de Bata, codirector de Revista de cultura literaria: Abáa 
con Luis Nsué Mia. Con la participación del Centro Cultural de España en Malabo, 
contribuyó en las investigaciones del Laboratorio de Recursos Orales que se dedica a la 
promoción de la cultural oral e inmaterial de Guinea Ecuatorial. Escribió dos relatos 
publicados en Cuaderno de Tradición Oral: “Los muertos van de Macha” y “La rata de 
bosque y el perro”. Su primera novela, Mbura-Mbot (en fang, “hombre rico”) (2007) 
recibió el premio del Certamen Literario del Centro Cultural de España en Bata. Esta 
novela forma parte de una trilogía cuyo segundo volumen se titulará Mbura-Mbot 2. 
Muadjang. Fuerte crítica de una élite corrupta y alejada de los problemas del país, Mbura-
Mbot supone una mirada satírica de la Guinea Ecuatorial contemporánea. 

 
Ramón Nsé Esono Ebalé (Jamón y Queso) (Micomeseng, 1977) es ilustrador y 

dibujante de cómic. Es también animador audiovisual (Locos TV) y autor de un blog (el 
webzine Las Locuras de Jamón y Queso). Su alias es “Jamón y Queso”. Recibió el premio 
“Couilles au Cul” (2019) del Festival del cómic de Angoulême, el de la revista África y 
Mediterráneo de Bolonia (Italia) y, en 2018, el premio “Veu Lliure” del PEN Català, 
reservado a los autores perseguidos por motivos políticos. Su obra, La pesadilla de Obi 
(2014, publicada con la ayuda de la ONG EGJustice, traducida al inglés y al francés), 
relato crítico de la vida de Teodoro Obiang, provocó sur arresto en 2017. Ese año, cuando 
se encontraba preso, recibió el premio “Courage in Editorial Cartooning Award” otorgado 
por Cartoonist Rights Network International. Abandonó el país en 2018 y reside 
actualmente en Madrid. Ha expuesto sus obras en Brasil, Argelia, Estados Unidos, 
España, Paraguay, Guinea Ecuatorial, Camerún y El Salvador. Colaboró como 
caricaturista para los periódicos La Verdad, La Razón, El Patio, Okume ou La Gaceta de 
Guinea. Es autor, entre otras obras, de Las aventuras de Bito, Boli y Mustaphá (2001), 
Para-Jaka (primer webcómic africano), Un opositor en la finca (2010), Democraturas 
(2010), Diez mil elefantes (2022). 

 
Paloma Loribo Apo (Paloma del Sol) es escritora, cantante, pintora y actriz. 

Comenzó su trayectoria artística en Guinea Ecuatorial junto a su tía, la artista Piruchi Apo 
Botupá, con quien fundó el famoso grupo musical Hijas del Sol. Su carrera musical en 
solitario fue reconocida con el premio “Miembro de Honor” del Instituto Latino de la 
Música. Publicó cuatro novelas y un libro de relatos Cuentos africanos.  

 
Juliana Mbengono Elá Avomo (Ebebiyín, 1996), es escritora y periodista. Es una de 

las figuras más activas en el campo de la promoción cultural guineoecuatoriana y se 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

15 

dedica, especialmente, al campo del acceso a la literatura gracias a acciones organizadas 
por Locos por Cultura-LPC, la compañía de teatro Biyeyema, la Biblioteca Nacional de 
Guinea Ecuatorial y los centros culturales de Cooperación Española o también Casa 
África. Tiene un rol clave en la creación poética actual con las obras Barro en mis pies 
(Más Letras y Ed. Habitación 323, 2018) y Cosas que no debe escribir una niña. Molde 
para mujeres imperfectas (Ediciones en Auge, 2019). Es además autora de la novela Hijas 
de la mujer (Ed. Mey, 2016). Parte de su obra fue publicada en antologías como Teléfono 
de emergencia literaria: escritoras ecuatoguineanas (Centro cultural de España en Bata 
y Malabo, 2020). Recibió, entre otros, el primer premio de novela del V Certamen 
“Miguel de Cervantes” de la Academia Ecuatoguineana de la Lengua Española (2021). 

 
Donato Ndongo-Bidyogo (Alén Efack, Niefang, 1950), escritor, periodista y político.  

Es uno de los intelectuales guineoecuatorianos más destacados y más leídos. Cofundó, en 
1983, el Partido del Progreso de Guinea Ecuatorial. Vive exiliado en España desde 1994. 
Desarrolla una larga y prolífica carrera como periodista y escritor. Como escritor, ha 
publicado numerosas obras, de poesía, novelas, ensayos y relatos. Se considera su obra 
Historia y tragedia de Guinea Ecuatorial (1977, 2020) como uno de los estudios más 
valiosos sobre la historia del país africano. Podemos citar algunas obras como Las 
tinieblas de tu memoria negra (1987), traducida al inglés y al francés, El metro (2007) y 
¿Qué mató al joven Abdoulaye Cissé? (2023). O el poemario Olvidos (2016). 

 
Juan Riochí Siafá (1981) es escritor e investigador especialista sobre la migración 

africana hacia Europa, estudios de género, historia social y oral de Guinea Ecuatorial y 
sobre literatura hispano africana. Por este motivo, es miembro de la Asociación Española 
de Africanistas (AEA) y del Centro de Estudios Afro-Hispánicos (CEAH-UNED). 
Publicó Redes migratorias e inserción laboral de los guineoecuatorianos (2016), 
Tragedias y laberintos (2017), Bëtápànó (Recuerdos) (2017), Las mujeres de Guinea 
Ecuatorial: una aproximación a los estudios de género (2018), Soledad (2018), La 
travesía de Kutonda: quise ser niña y no esposa (2021), Historia oral y social de Guinea 
Ecuatorial (2022). Como director de la colección Diwan África (Diwan Mayrit, Madrid), 
dirigió y coordinó varias antologías fundamentales que se citan en la introducción de la 
revista. 

 
Recaredo Silebo Boturu (Baresó, 1979) es poeta, dramaturgo, actor, director y 

cofundador de la compañía de teatro Bocamandja. Gran figura del mundo teatral 
guineoecuatoriano, es autor de Luz en la noche: poesía y teatro (2010), Crónica de 
lágrimas anuladas: Teatro y poesía (2015) y Voces desde la selva: Poesía africana 
(2024). Parta de su obra se encuentra recogida en antologías como: La palabra y la 
memoria: Guinea Ecuatorial 25 años después (2010), Caminos y veredas: narrativas de 
Guinea Ecuatorial (2011), Nuevas voces de la literatura de Guinea Ecuatorial (2008-
2018) (2019) o Antología de la literatura hispanoafricana y afrodescendiente (2020). Se 
le otorgó recientemente el “Premio Mundial César Vallejo” (2024).  

 
Remei Sipi Mayo (Rebola, 1952) es escritora, ensayista y activista en defensa de los 

derechos de las mujeres, de las minorías y de la población migrante (“Premio 2020” de la 
Fundació Sabino Arana por la defensa de los derechos de las mujeres afrodescendientes). 
Cuenta su compromiso en las obras: Les dones migrades: apunts, histories, reflexions, 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

16 

aportacions (2011), Inmigración y género. El caso de Guinea Ecuatorial (2004), Voces 
femeninas de Guinea Ecuatorial. Una antología (2015), Mujeres africanas: Más allá del 
tópico de la jovialidad (2018). Entre sus obras de ficción, se pueden citar: Cuentos 
africanos (2006) y El secreto del bosque: un cuento africano (2007). 

 

 

1. Usted, como creador/a o como intelectual, y para conocimiento de aquellos/as que 

no hayan tenido la suerte de conocer su obra o su trayectoria como intelectual, 

¿dónde se sitúa en el ámbito cultural guineoecuatoriano y/o internacional? 

 

– Christopher Adá: Soy un escritor de ficción, siempre me apasionó crear mundos y 

tramas que fuesen más allá de la imaginación. Y a pesar de que mis obras tengan ese sello 

distintivo, también van cargadas de contexto, leyendas y culturas africanas. Los escritores 

como yo estamos creando una nueva corriente literaria que refleje a la juventud africana 

actual y que despierte interés a nivel comercial. África está cargada de leyendas, mitos e 

historias increíbles que aguardan en la oscuridad a ser contadas. Quiero ser uno de esos 

escritores que transmita la magia africana en sus obras, y no perpetuar el imaginario 

colectivo que se tiene del continente en Europa. 

 

– Juan Tomás Ávila Laurel: Esta pregunta solamente se puede responder de forma cabal 

si se aporta una información cuantitativa. El resto de lo que rodea a un autor es subjetivo, 

de la misma manera en que los gustos o los elementos por los que se valoran o se disfrutan 

las producciones de los autores son igualmente subjetivos. Es un hecho innegable que soy 

el autor guineoecuatoriano con más títulos publicados, además de ser quien, de todos 

ellos, ha abordado más géneros diversos. Escribo poesía, tengo cuentos, he escrito teatro, 

tengo dos ensayos, y tengo varias novelas, publicadas e inéditas. Por otra parte, una 

novela mía ha sido traducida al francés, al inglés y al finés, y otra ha sido traducida al 

francés y al inglés. Hubo un cuento mío traducido al sueco, de cuando ni siquiera vivía 

en España, algo cuyas referencias se perdió. 

Si los “autores” del cómic Diez mil elefantes hubieran dejado claro que fui el autor del 

texto del que se hizo, hoy se hablaría, además, de que un texto mío se ha traducido al 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

17 

alemán. Este cómic, hecho supuestamente del guion de Pere Ortín y dibujos de Ramón 

Esono Ebalé, recibió igualmente un premio en el festival de cómic de Angulema1. 

Es en concreto el hecho de haber sido traducido al inglés lo que hace que mi obra sea 

conocida, reforzado por el hecho de que la traducción inglesa de Arde el monte de noche2 

fue finalista al premio IFFP de 2015. Las traducciones inglesas de estas novelas hacen 

que yo sea un autor leído en la plataforma Goodreads, de tal manera que mis lectores sean 

de países de habla inglesa, como Canadá, Australia, Reino Unido, y otros lectores de 

habla inglesa de países bilingües, quienes comparten sus reflexiones luego de la lectura, 

haciendo una labor difusora impagable. Para haber nacido en el país donde nací, fue un 

gran logro que hubiera sido portada de la revista World Literature Today, en 2012. 

Existen por ahí, sobre todo en los Estados Unidos, interés por mi obra en el ámbito 

universitario, pero que no siempre es fácil de rastrear. Tengo que añadir, además, que 

hace unos años que no recurro a las autoediciones, ni siquiera bajo el sello de editoriales 

con nombres conocidos. Estos son los hechos demostrables3. 

 

– Matías Elé Nzang: No sabría acertar la respuesta a esa pregunta. Cosas como esas creo 

que suele ser la misma comunidad quien debería dar respuesta a esa pregunta. Recuerdo 

que desperté un día y solo me entraron ganas de escribir. No me importaba cómo lo hacía, 

solo que en mi brotaban una serie de ideas que creí que de algún modo podría dar 

respuesta a muchos de los desenfrenos socioculturales que yo ya era consciente de que 

azotaban a mi comunidad. Creí tanto en mi obra que postulé al “Concurso Literario 12 de 

octubre 2012”. Me hice con el primer premio así me lancé a publicar. 

En el año 2017 el Centro Cultural de España en Bata se puso en contacto conmigo para 

llevar el taller de escritura creativa. Creo que fue ahí cuando me consagré como escritor. 

Ya no se me ocurría otra cosa más que escribir, que escribir. De ese taller de escritura 

creativa nacieron escritores como Isabel Mikue Rope, autora de Ebihi Ngha-Mbot y Abok-

Missém (Baile del pecado) y Luis Nsue Mia, autor de El Manifiesto y Nkolombon 

publicado con Ediciones Esangui. 

 
1 Los elefantes en la luna, Bata, Ediciones Esangui, 2022. 
2 Arde el monte de noche, Valencia, Calambur Editorial, 2009. 
3 Se puede leer su blog: [https://www.fronterad.com/author/juan-avila/]. 

https://www.fronterad.com/author/juan-avila/


LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

18 

¿Escribir sobre fantasías? No, porque Hollywood ya lo había hecho todo, y que no se 

refugiaran tampoco en las epopeyas. Había una crisis acelerada de valores, a eso les 

invitaba a escribir. Ahí queda mucho por trabajar. La contextualización de los conflictos 

sigue siendo nuestro día a día. Desde ahí uno podría verse identificado, y acabar 

tomándolo como punto de reflexión. 

 

– Ramón Nsé Esono Ebalé: Como dibujante, que es lo que prefiero, diría que solo hago 

continuidad de una asignatura que tuvimos todas las personas de pequeños. Al menos en 

mi país: dibujo. Así que estoy donde el dibujo intenta aportar al amplio campo cultural y 

artístico, de carácter natural, dentro y fuera del país. Jamás me consideré ARTISTA. Ni 

mucho menos puedo situarme entre ninguna clase de intelectuales. Si me dejan opinar, 

hasta puedo demostrar mis carencias cerebrales. Por eso dibujar me ayuda a no decir lo 

que pienso en algunos temas. 

 

– Paloma del Sol (Paloma Loribo): Según los hechos y mi trayectoria artística soy una 

de las artistas bubis más internacionales y polifacéticas, y también referente para mucha 

gente. Llegué a España siendo muy joven y muy niña como embajadora de la cultura 

guineana, ya que en mi país ya había ganado varios premios siendo vocalista y 

compositora del grupo musical las Hijas del Sol, siempre inspirada por la hermosa 

magnificencia de mi África natal, la tierra que me vio nacer y crecer. Nací acompañada 

de la música, unida a la vida de mi tribu, a mis raíces, mi cultura, mis ancestros, mi gente, 

los africanos, al colorido exuberante de sus paisajes y el horizonte infinito del mar, en mi 

natal Isla de Bioko. Yo soy bubi y me siento muy orgullosa de ello. 

He sido galardonada con varios premios nacionales e internacionales gracias a mi larga 

trayectoria artística. Pero en 2023, con mi nuevo disco, Mi Guinea4, el Instituto Latino de 

la Música, por la calidad de mi propuesta musical y el impacto en mi generación, me 

reconoce como Miembro de Honor. Un premio que me llenó de mucha alegría, y 

agradecimiento. Me dieron el premio en la casa de México en Madrid. Es un honor que 

siendo guineana y mujer reciba un premio, de manos del Instituto Latino de la Música, 

un premio internacional. Y digo mujer porque las mujeres todavía hoy en día luchamos 

 
4 Disponible sur: [https://open.spotify.com/intl-fr/album/269UmjjsZlaLuK26OinysY]. 

https://open.spotify.com/intl-fr/album/269UmjjsZlaLuK26OinysY


LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

19 

por hacernos visibles, y yo he tenido la suerte de ser portavoz para mucha gente, como 

cantante, escritora, y pintora. 

En mi faceta literaria, he escrito varios libros con éxitos de venta. En 2006 se publicó 

mi primer libro titulado, Cuentos africanos5. En 2010 aparece mi segundo libro, La 

batalla de los dioses, un libro sobre la mitología de la mujer africana. En septiembre 2012 

se publica mi primera novela, Pasos desconocidos (en septiembre del 2014 se publica una 

segunda edición, en septiembre del 2017 una tercera)6. En enero del 2015 se publica 

también el libro Momentos fugaces7. En el año 2020 salió a la luz mi tercera novela, La 

oscuridad y la vida8. Y en 2022 llegó a mi vida mi cuarta novela, sorprendiéndome y 

susurrándome al oído no me ignores y escríbeme, después de darlo tantas vueltas decidí 

escribir y la titulé La Vida de Adara9.  

En el año 2020 volví de nuevo en la pantalla grande con un nuevo proyecto 

cinematográfico a manos de un director español. El cortometraje Feliz Desahucio 

galardonado por el premio al mejor cortometraje en el “Festival de cine para la infancia 

y adolescencia” que se celebra en la ciudad griega de Olympia. En esta película actúo 

como actriz y estoy también en la banda sonora con mi música, y se me dio el papel por 

haber escrito mi libro Cuentos africanos que es un libro infantil, y en la película interpreto 

el papel de maestra. Mi primer libro de cuentos que también inspiró a mucha gente para 

poder dar el primer paso como escritoras/es. Y lo sé porque hay gente que ellos mismos 

me lo han contado. Me da mucho gusto formar parte, aunque sea un poquito, en la vida 

de todos esos escritores, porque la humildad es lo más importante ya que todos los artistas 

siempre tenemos un referente en el mundo artístico que nos inspira de una manera u otra. 

Esta es mi pequeña historia en el mundo del arte, inspiro a la gente, ayudo como puedo 

cuando se me necesita y puedo. Realizo colaboraciones con otros escritores, aunque soy 

un poco selectiva. Que el arte no tenga límites, es mi manera de pensar y sentir el arte. 

 

 
5 Cuentos africanos, Palma, Imagine Editorials, 2006. 
6 Pasos desconocidos, Madrid, Letras de Autor, 2017. 
7 Momentos fugaces, Madrid, Letras de Autor, 2015. 
8 La oscuridad y la vida, Madrid, Europa Ediciones, 2020. 
9 La vida de Adara, Madrid, Europa Ediciones, 2022. 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

20 

– Juliana Mbengono Elá Avomo: Creo que está claro que soy una escritora. No bailo, 

no canto, no dibujo, no actúo ni esculpo. Yo escribo poesía, relatos, teatro, etc. Soy una 

escritora ecuatoguineana. 

 

– Donato Ndongo-Bidyogo: Agradezco mucho su interés por mi obra, pero nunca me he 

considerado “intelectual”. Trabajo desde joven por la construcción de mi país, sobre todo 

en el ámbito cultural, tan despreciado por los dirigentes de Guinea Ecuatorial desde que 

obtuvimos la independencia. Ello requiere escribir, hablar, proponer, cavar los cimientos 

y rellenarlos con materiales sólidos para que el edificio no se agriete o se derrumbe con 

el primer tornado, como sucedió en 1968 por la endeblez del tejido cultural. Porque 

habíamos perdido los asideros de nuestras culturas autóctonas y habíamos asumido como 

propia la cultura del colonizador. Esa falta de fortaleza espiritual en que basar nuestra 

seguridad espiritual es, en mi apreciación, la génesis de los males que arrastramos desde 

entonces hasta hoy mismo. Necesitamos fortalecer nuestro espíritu, estar seguros de algo, 

tener convicciones sólidas, para lo cual la cultura es esencial. A ello dedico todo mi 

empeño desde hace más de medio siglo, en Guinea Ecuatorial y desde el exilio, sin 

ninguna otra pretensión. No soy quién para colocarme en tal o cual lugar. Son los demás 

quienes deben juzgar el resultado de la labor y poner las etiquetas que consideren 

adecuadas. 

 

– Juan Riochí Siafá: No me considero un intelectual en el sentido estricto del término, 

ya que, a mi juicio, este estatus requiere una serie de elementos y trayectorias que aún 

estoy construyendo. Me defino, más bien, como un escritor e investigador comprometido, 

que ha ido forjando su camino a lo largo de los años mediante la integración de distintos 

enfoques académicos e intelectuales. Mi formación tuvo sus raíces en el Seminario de 

Banapá, una institución por la que han pasado algunas de las mentes más brillantes que 

ha dado Guinea Ecuatorial. En ese espacio recibí una educación ilustrada, basada en la 

apertura al conocimiento y en la ausencia de temor ante cualquier disciplina. Este 

principio ha guiado mi producción literaria y académica, reflejándose en mis libros y en 

mis investigaciones. A lo largo de mi trayectoria, he escrito tanto obras literarias como 

ensayos, con un énfasis particular en la historia oral de Guinea Ecuatorial, un campo en 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

21 

el que podría considerarse que he desempeñado un papel pionero. Mi trabajo combina la 

exploración de la memoria colectiva con la creación literaria, lo que ha permitido que mis 

obras sean citadas y aprovechadas en diversos círculos, tanto a nivel nacional como 

internacional. Formo parte de una nueva generación de escritores e investigadores que 

asume el reto de continuar el legado de quienes nos precedieron, con el firme propósito 

de mantener viva la llama de la intelectualidad guineana y proyectarla al mundo. 

 

– Recaredo Silebo: Niego categóricamente ser intelectual. Soy un artista. Un artista 

indignado. Sería complicado posicionarme para responder a la pregunta que me planteas. 

Es complicado. Sé que soy un artista, una persona con inquietudes, enfadado por cómo 

estamos convirtiendo el mundo en nada, sin sustancia. Angustiado por ver a todos 

aplaudir a la nada y de cómo estamos linchando el tiempo para no dejar a los niños algún 

legado. Deberían ser los estudiosos los que se posicionen en sus lecturas después de leer 

y ver mis creaciones. Personalmente, estoy cómodo estar donde estoy. La categorización 

no me gusta. 

 

– Remei Sipi Mayo: Como escritora y editora10 en lengua castellana en aquellos espacios 

donde esta lengua es de uso habitual, me consta que se me lee y escucha en todo lo 

referente a los temas que trato, que básicamente son sobre la situación de la mujer africana 

en diferentes contextos, además de ser un referente para muchas jóvenes guineanas y 

afrodescendientes11. 

 

 

 
10 Creó la Editorial Mey, especializada en literatura guineoecuatoriana.  
11 Fue presidenta de la “Federación de Asociaciones Guineanas de Cataluña”, cofundadora de la asociación 
“E’Wasio Ipola” (“Mujer, levántate”), cofundadora de la asociación de intelectuales africanos “Mfundi-
Kupa”, cofundadora de “Red de mujeres inmigrantes de Cataluña” y de “Yamanjá”. Recibió el IX Premio 
Pasionaria en nombre de la Asociación de Mujeres Africanas (2002) y el Premio Raíces de Forum 
Andalucía (2014). En respuesta a la entrevista dada a M’bare N’gom, Remei Sipi hablaba así de la literatura 
escrita por mujeres: « Las pocas que queremos escribir no tenemos apoyo de ningún tipo. En la madre 
patria España, una escritora guineana es una más incluso muchos ni se enteran. Escribimos en la soledad 
e invirtiendo mucho tiempo y mucho dinero. Hay pocas mujeres escritoras porque no todo el mundo tiene 
la posibilidad de autoeditarse y no hay nadie que pueda tomar las riendas económicamente hablando, y 
editar a los africanos y africanas no sólo a los guineanos. Yo hace unos años inicié esta tarea, edité libros. 
Lo dejé porque me estaba arruinando, ¡Qué! Me arruiné » (En M’bare N’GOM, Palabra abierta: 
conversaciones con escritores africanos de expresión en español, Madrid, Verbum, 2013, p. 85). 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

22 

2. Háblenos de un/a autor/a/ intelectual/ político/a que marcó, según usted, la vida 

guineoecuatoriana… 

 

– Christopher Adá: Es difícil escoger, porque cuando hice el bachillerato nos hablaban 

de algunos escritores guineoecuatorianos (biografía y poco más). Pero sus obras son 

imposibles de encontrar en el país si no tienes medios económicos, inclusive si los tienes, 

tendrían que traértelo desde España u otros países. En mi caso, Donato Ndongo Bidyogo 

me llamó la atención mientras le estudié en la ESO. Leí un fragmento de su obra (Las 

tinieblas de tu memoria negra) y pasaron casi cinco años para que pudiera leer la novela 

completa, pues no había forma de encontrar sus libros en quioscos o zonas accesibles para 

jóvenes estudiantes. En cuanto a la política: “No hablo poletique”. Cualquier persona que 

haya vivido en Guinea Ecuatorial sabe lo que significa, y el peso que conlleva no hacerle 

caso a esa frase. 

 

– Juan Tomás Ávila Laurel: No recuerdo de un autor que hubiera marcado la vida 

guineoecuatoriana. Sé de un cantante que tuvo cierta repercusión, y del que puedo decir 

que su impacto puntual sobre las capas urbanas de Guinea fue reseñable. Este fue Maele12. 

El político que marcó la vida guinoecuatoriana por largo tiempo es Francisco Macías. El 

actualmente presidente Obiang es una secuela de la influencia de Macías. Tanto Macías 

como Obiang marcaron por su descarada violencia sobre la población. Y por su ineptitud. 

Los autores marcaron porque no siempre se pudo leer, porque no sabían, y porque el poder 

no permitió que se supiera lo que un determinado autor había escrito. 

 

– Matías Elé Nzang: Donato Ndongo Biyogo, por su Antología de la Literatura de 

Guinea, enero de 1984. Fue el portal que abrió paso a las nuevas voces hasta la fecha. 

 

– Ramón Nsé Esono Ebalé: Mi referencia es “Niño Botelé” (no me viene ahora el name 

oficial). Su dibujo entonces me parecía FASCINANTE. Dicen que hoy le he superado. 

Pero yo pienso que solo quise hacer algo que él hacía y que, para una sociedad de entonces 

(años 90), era de gran consideración… Para quienes, desde pequeños, comenzamos a 

 
12 Martiniano Abaga Elé Ndoho, Maelé (Bata, 1958-Madrid, 2017). 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

23 

apreciar ciertas formas de expresión. Él es la única persona, cuando hablo de referentes 

internos. Fuera del mismo, Moebius e Ibáñez. 

 

– Juliana Mbengono Elá Avomo: Son muchos los autores e intelectuales que han 

marcado la vida guineoecuatoriana. Sin embargo, si debo mencionar a uno, esta sería 

Trifonia Melibea. No es sólo por la admiración y la amistad que tenemos. Melibea, con 

su obra y su activismo, ha marcado un antes y un después en la vida de la comunidad 

LGTB en Guinea Ecuatorial. Aunque no tengamos una ley que condena explícitamente 

la homosexualidad en el país, era habitual ver a personas LGTB siendo humilladas por la 

policía y los periodistas en la televisión y por los mismos ciudadanos en las calles. Gracias 

al trabajo de concienciación de Melibea y “Somos Parte del Mundo” muchos 

ecuatoguineanos están siendo más respetuosos con la elección sexoafectiva de otros; y 

muchos jóvenes LGTB son más conscientes de sus derechos como seres humanos y 

ciudadanos ecuatoguineanos. 

 

– Donato Ndongo-Bidyogo: Desde mi Antología de la literatura guineana (1984), 

cuando ni existía el concepto, coloco siempre a Leoncio Evita como nuestro primer 

escritor. Autor de la primera novela publicada por un guineoecuatoriano, Cuando los 

combes luchaban (1953), representa el florecimiento y la vitalidad de una cultura que 

dejaba atrás las formas tradicionales, marcadas por la oralidad, para insertarse en la 

modernidad a través de la escritura. En las artes plásticas, pese al olvido actual de su 

figura, destaca el escultor Leandro Mbomío Nsue; partiendo asimismo de la factura y del 

espíritu heredados de la tradición, supo insertar la escultura fang en la universalidad 

mediante una original recreación de las formas con materiales modernos, remarcando su 

estética y dando una nueva dimensión a su función social. Y en lo político, el más 

importante que ha tenido Guinea Ecuatorial es, sin duda, Atanasio Ndong Miyón (nada 

que ver conmigo…); su clarividencia impulsó la lucha anticolonial, dedicó su vida a la 

causa de la liberación de su pueblo desde el exilio y estimuló a un numeroso plantel de 

jóvenes a formarse con solidez, al considerar la adquisición de conocimientos un 

componente esencial de la libertad y del progreso que propugnaba. Pocos lo saben, pero 

él ideó y diseñó nuestra bandera y el escudo, y escribió la letra y compuso la música del 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

24 

himno nacional. Pero, como dije anteriormente, los megalómanos oscurantistas que 

usurparon la soberanía de Guinea Ecuatorial tras la independencia no sólo provocaron la 

temprana desaparición de tan insignes personajes –y de muchos otros– sino silencian su 

memoria y su obra, según escribí en el prólogo de la segunda edición de mi Historia y 

tragedia de Guinea Ecuatorial (2019). 

 

– Juan Riochí Siafá: En lo que respecta a la intelectualidad guineana, podríamos 

mencionar a numerosos autores, ya que, desde mi perspectiva, todos han realizado aportes 

significativos. Sin su contribución, el desarrollo de nuestro pensamiento y nuestra 

literatura no habría sido posible. No obstante, me centraré en la figura de Donato Ndongo 

Bidyogo, quien, en el ámbito literario, fue el pionero en encender la llama con su primera 

antología. Además de ser mi mentor, su obra ha ejercido una profunda influencia en mi 

pensamiento y en la manera en que concibo mis escritos, especialmente en el género 

ensayístico. Ha prologado algunos de mis libros y ha compartido generosamente su 

conocimiento y experiencia conmigo. Considero a Donato Ndongo Bidyogo uno de los 

intelectuales más críticos respecto al sistema de gobierno en la Guinea Ecuatorial actual. 

Su legado no solo ha contribuido a la consolidación de nuestra literatura, sino que también 

ha sido una voz clave en el análisis y cuestionamiento de la realidad política y social del 

país. 

 

– Recaredo Silebo: Desgraciadamente mi generación creció sin ninguna referencia y por 

eso, no puedo hablaros de un autor/intelectual/ político que haya marcado la vida 

guineana. Voy a ser un poco educado y no sacar las malas uvas y costras de mi interior.  

El guineano está eternamente en lucha por la supervivencia y lidiando contra sus 

miedos y sus retos interiores. Personalmente, he tenido la suerte de crecer en un ambiente 

artístico. Frecuentar en el Centro Cultural Hispano guineano en la década de los 90 me 

ayudó bastante a sentir el fervor y descubrir la importancia de la cultura. Frecuentar en la 

biblioteca de ese lugar, asistir a conferencias, a presentaciones de libros me han marcado 

y me han ayudado bastante. En aquella época era un lujo asistir a las presentaciones de 

Juan Balboa Boneke, Ciriaco Bokesa Napo que en paz descansen y descubrir las 

potencialidades de esa época en la había escasez de todo. 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

25 

 

– Remei Sipi Mayo: En primer lugar, señalaría a Juan Balboa Boneke13, que fue un 

escritor de los primeros que tuvimos los guineanos la posibilidad de tener textos escritos 

por un guineano. También querría señalar en la misma línea que Juan Balboa, al escritor 

Ciríaco Bokesa14. 

 

3. Entre lo local y lo universal, ¿cómo se consigue llegar a un público tan diverso con 

contextos y temáticas que la mayor parte de las veces no forman parte de su 

inmediatez vivencial? 

 

– Christopher Adá: Mis orígenes, mi identidad, mi historia y la cultura de mi país que 

es una mezcla de lo local, africano, musulmán, español, latinoamericano y podría decir 

un tanto afroamericano. Si en algo estoy orgulloso de mi país es de la diversidad y del 

respeto genuino que tenemos hacia otras culturas. Creo que como escritor eso me hace 

singular, y se nota en mis obras. 

 

– Juan Tomás Ávila Laurel: Podría llegar a un público diverso por la diversidad de 

géneros, un hecho que podría satisfacer a todos los lectores de los diferentes géneros, a la 

variedad temática, que igualmente podrían satisfacer a individuos o colectivos diversos, 

y podría ser referencia porque soy de dos lugares, Guinea Ecuatorial y Annobón, del que 

se tienen pocas noticias y referencias en el mundo global. Imaginen que solamente en tres 

de mis novelas hablo de Annobón, de la emigración africana y de ciencia ficción, esto 

que cuando se habla de autores africanos recibe el nombre de afrofuturismo. Yo podría 

estar en tres catálogos diferentes si el recurso a los libros se hiciera con estas tres etiquetas. 

Sé que no existe una fuente concreta de inspiración, que todo puede servir de tal a un 

autor, pero las dinámicas intelectuales y sociales imperantes, o las corrientes 

contemporáneas actuales exigen la satisfacción de los intereses de los grupos variados de 

 
13 Juan Balboa Boneke (Rebola, 1938-Valencia, 2014), escritor, pintor y ministro de cultura del gobierno 
de Francisco Macías. Entre sus obras, se pueden citar sus libros de poesía: Sueños desde mi selva (1987), 
Requiebros (1994).  
14 Ciriaco Bokesa Napo (Basakato del Este 1939-Madrid, 2024), una de las voces más famosas de la poesía 
guineoecuatoriana. Entre sus obras, se pueden citar su libro de poema, Voces de Espumas (1987), y su 
novela, Los cuervos (1990). 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

26 

la sociedad. Por ejemplo, algunos solamente mostrarían interés por un libro feminista, y 

no prestaría atención a un producto al que no pudieran catalogar como tal.  

En mi selección de libros publicados, Dientes blancos, piel negra15 podría pasar por 

feminista, por ejemplo. En todo caso, el reto de cualquier autor es convertir lo local en 

universal bajo el prisma de la mirada subjetiva. Imaginen que hoy cualquier tontería 

inteligible puede ser trending. Pues con la literatura se podría hacer más. No se debe 

hablar de un autor sin recordar que la literatura no se concibió para satisfacer las 

necesidades inmediatas de nadie. Cierto que, en algún caso, puede utilizarse como tal. 

 

– Matías Elé Nzang: ¿Llevando el texto fuera del país? (risas). No. Lo que sí, no sé cómo 

llegar con certeza a un mayor público. La elección suele ser principalmente del público 

lector. Cuando el texto convence, esos hacen de él, el efecto multiplicador. Creo que 

cuando una obra literaria apunta a las fibras de la sensibilidad humana, ahí ya no importa 

por su temática, su contexto, ni por su inmediatez vivencial. Ya estaríamos hablando de 

un lenguaje universal. Ese que nos conecta a todos aun sin saber hablar el mismo idioma. 

Guinea Ecuatorial sigue siendo desconocido de alguna manera que otra. Yo tengo la 

gracia de haber nacido y vivido en él. Razón por la que puedo seguir sacando provecho.  

En el 2018 conozco al Dr. Max Doppelauer que había venido de Austria para dar una 

charla sobre la “Literatura guineoecuatoriana en Viena” en el Centro Cultural de España 

en Bata. Fui para conocerle y le pasé uno de mis textos ya publicado. Una vez terminó de 

leerlo. Me invitó a disfrutar de la “IX Semana de la Literatura guineoecuatoriana en 

Viena”. Eso fue una oportunidad, mi texto conocía un nuevo público. Años después, 

recibí un mensaje de la Dra. Sandra Schlumpf-Thurnherr de la universidad de Basilea, 

diciéndome que una alumna de su clase había hecho un estudio analítico de Mbura-Mbot, 

y eso me gustó saberlo. Joaquín Mbomío Bacheng hizo una publicación de la misma obra 

en su Facebook. Recibió visitas de gente de todas partes. Ahora quién no se atrevería a 

decirme que esta entrevista de la revista de la Société des Langues Néo-Latines sobre las 

voces de Guinea Ecuatorial no me estaría abriendo puerta a mi siguiente paso al mundo 

(risas). 

 

 
15 Dientes blancos, piel negra, Barcelona, Bellaterra Edicions, 2022. 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

27 

– Ramón Nsé Esono Ebalé: Lo local explica lo universal. No hay exterior sin interior. 

Lo universal se basa, supongo, en las TRADICIONES que se fueron ampliando 

dependiendo de la distancia de la base (África Cuna). Lo universal, cuando se encuentra 

conmigo, VE lo que en todo el universo puede verse: alguien dibujando. Lo ideal sería 

preguntar al dibujante por lo que le inspira. Y, en mi caso, me inspiran elementos que, 

creo, alcanzan a todo el planeta: la música. Yo busco con el dibujo lo mismo que se busca 

con la música. Lo que ya indica que no dejo de pensar que forma parte de algo universal 

inspirado en mi posición local (que ahora es Madrid). 

 

– Paloma del Sol: Se empieza poco a poco escalando, poco a poco, aguantando los golpes 

de la vida hasta que te abres caminos, como las hormigas, con mucha derrota, y también 

momentos asertivos, no hay nada mágico que te eleva y al día siguiente ves hecho tus 

sueños, eso no existe, hay que gatear antes, luego caminar y después ponerse de pie, todo 

es un proceso, que mientras se realiza se va aprendiendo, y conociendo, fuerza de trabajo 

constante, pero sin dejar de disfrutar del camino, si no se perdería el horizonte, y nunca, 

nunca, uno no debe dejar de ser uno mismo. Algunos te aplaudirán cuando lo consigas, 

otros te odiarán, unos cuantos te criticarán y algunos pocos, pero de buen corazón y 

sentimiento te darán un abrazo sincero y festejarán tu logro sea poquito o grande. Entre 

lo local y universal todo procede de un mismo sentimiento, simplemente cambia la 

proyección, para llegar a un público diverso. Para la inmediatez vivencial, hay que 

abrazarse a la confianza en uno mismo, a la templanza para la realización de todo el 

proceso que se requiera en cualquier momento. Y estar preparado y listo para caerse y 

levantarse. Esa es mi visión de los retos que te pone la vida, mientras se realiza el camino. 

 

– Juliana Mbengono Elá Avomo: Cada artista es un mundo con sus gustos e influencias. 

Voy a hablar de los escritores para explicarme. Algunos escriben sobre la realidad política 

del país, hacen retratos fieles de lo que se vive día a día, a algunos de estos les interesa 

cambiar el contexto político, a otros solo les interesa escribir sobre lo que se vive y 

compartir las costumbres, tradiciones, etc. Sin embargo, también existen jóvenes que leen 

a autores europeos y americanos y es obvio que estas lecturas influyen en su trabajo. Por 

lo tanto, yo no diría que el escritor ecuatoguineano trabaja pensando en un público 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

28 

concreto. Yo creo que seguimos escribiendo y haciendo arte por placer. En Guinea 

todavía no se vive del arte, es malo porque podría parecer que hacer arte es un mero 

pasatiempo; pero también es bueno, porque nos da la libertad de escribir o cantar sobre 

lo que nos plazca y cuando nos plazca, sin importar a cuantos les vaya a interesar o hasta 

dónde pueda llegar. 

 

– Donato Ndongo-Bidyogo: Desconozco el proceso de otros escritores para lograr que 

una historia que se desarrolla en Rusia, Francia, Estados Unidos o Colombia, o en 

cualquier otro rincón del mundo, interese fuera de su ámbito y conmueva a lectores de 

otras culturas, incluso a un bantú como yo. En mi caso –si se refiere a mi obra, como 

sugiere su pregunta, y les agradezco la positiva apreciación– la respuesta es bastante 

simple. Nací en un poblado de la selva ecuatorial africana, soy negro y narro hechos 

consustanciales con mis orígenes y las circunstancias de mi entorno vital. Lo cual no 

significa ser ciego a otras realidades que me rodean y repercuten en mi vida. No estoy 

aislado ni vivo en un zulo dedicado a elucubrar. Conozco bastante bien Estados Unidos y 

he viajado a varios países de América Latina; vivo en España, que conozco casi 

perfectamente; viajo con frecuencia a numerosos países europeos; además de Guinea 

Ecuatorial, he estado en otros países de mi Continente. Hablo a menudo e interactúo con 

gente diversa. Haya pasado años o unas pocas semanas, en todos esos lugares sólo 

encuentro personas, seres humanos con las mismas preocupaciones, los mismos anhelos, 

los mismos sentimientos. Obviamente, algunos de esos deseos o inquietudes están 

determinados por particularismos locales específicos, pero todo el mundo reacciona del 

mismo modo ante desafíos semejantes. Lo cual me lleva a creer en la igualdad intrínseca 

de todos los humanos, y los prejuicios son meros estereotipos. Y éstos provienen de la 

desinformación. Podríamos superar el mutuo recelo si se explicasen los hechos con 

verdad y sinceridad, pues las peculiaridades, si se comprenden su raíz, pueden acercar en 

lugar de alejar. ¿Quién no llora la muerte de un ser querido? ¿A quién no emociona la 

caricia del ser amado? ¿En alguna cultura de esta Tierra común se da una bofetada al que 

se acerca ti con una sonrisa, aunque sea un extraño? Luego el truco está en reconocer la 

humanidad de los otros. Ésa es mi propuesta: humanizar al africano ante los ojos del 

mundo explicando sus circunstancias. 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

29 

 

– Juan Riochí Siafá: Es fundamental comprender que los escritores e investigadores 

trabajan con los conocimientos y herramientas que tienen a su alcance, explorando los 

elementos que dominan y que forman parte de su entorno inmediato. Sin embargo, tanto 

la escritura creativa como la académica deben aspirar a la universalidad de los temas, 

transformando lo particular en global, lo interno en externo y lo subjetivo en objetivo. En 

esta capacidad de trascender lo local radica la esencia del arte. Las grandes obras maestras 

de la historia surgieron en contextos específicos, pero sus autores lograron dotarlas de 

elementos universales que las han hecho perdurar a lo largo del tiempo y las han 

convertido en referentes apreciados en distintas culturas y contextos sociales. Por esta 

razón, los escritores e intelectuales de Guinea Ecuatorial tenemos la responsabilidad de 

proyectar nuestra realidad más allá de nuestras fronteras. Debemos esforzarnos por 

acercar lo aparentemente desconocido al mundo a través del arte y el rigor académico, 

asegurando así que nuestra voz y legado cultural formen parte del patrimonio intelectual 

global. 

 

– Recaredo Silebo: El declive del ser humano es universal. Tenemos casi las mismas 

patologías y nos acecha el mismo problema: la deshumanización. Desgraciadamente 

hemos sido confeccionados con los mimos patrones. El resultado está a la vista de todos 

por más que intentemos ocultarlo: un rebaño de seres humanos varados y guiados por 

unos desalmados. 

A la hora de escribir y de crear me centro en las contrariedades de mi alrededor. De 

los desafíos y de los retos universales. Creo que los artistas, debemos ser voceros de lo 

que acontece en nuestros países, aunque sea peligroso para la integridad física de uno. 

Nuestro compromiso y determinación son las que marcan la diferencia. 

 

– Remei Sipi Mayo: La transmisión de las vivencias entiendo que llega a ser 

universalizada, no tanto por la especificidad de la persona que lo escribe, como por los 

contextos y sobre todo porque las vivencias y experiencias llegan a captar una proximidad 

emocional que llega al corazón del lector, sumándose y ampliando en muchos casos las 

propias experiencias del lector. 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

30 

 

4. Por último, si pudiéramos formular un deseo creativo, ¿qué le desearía usted a la 

cultura guineoecuatoriana? 

 

– Christopher Adá: Que nunca dejen de soñar y que sigan trabajando duro. Yo sigo 

luchando para conseguir una oportunidad y mostrar mis manuscritos a un editor, muchos 

ni lo leen cuando se percatan que los protagonistas tienen nombres de tribus africanas. 

Algunos me dicen que es una pérdida de tiempo, que yo no tendría un mercado juvenil 

objetivo, pero creo que sí lo tendría. La clave es no rendirte hasta encontrar a ese editor 

que distingue la originalidad, se puede copiar las ideas, pero no el talento, la esencia ni el 

estilo. 

 

– Juan Tomás Ávila Laurel: Ojalá un día la cultura guineana, representada por la 

diversidad de manifestaciones del arte, sirviera de faro y motor de la sociedad guineana 

en general. Por la pequeñez de nuestro país, y si se produjera el milagro de que esta 

población conectara con su parte artística en todos los sentidos, nos sacudiríamos la 

opresión que nos mantiene en la animalidad. Cualquier artista podría, por ejemplo, 

someterse al embrujo del dinero, pero siempre recordaría que debería tener la cabeza alta. 

 

– Matías Elé Nzang: Que sus actores y promotores sean sinceros consigo mismos. Solo 

así podremos subsanar nuestros desenfrenos que nos siguen azotando. 

 

– Ramón Nsé Esono Ebalé: MI DESEO para la cultura de mi país es ACTIVAR las 

CULTURAS LOCALES. Situarlas en lo contemporáneo. Añadir la importancia del 

feminismo. Y todo eso debe hacer que seamos nosotros mismos los primeros en 

VALORARLA. Abrir un taller dedicado al dibujo sería una forma física de intentar todo 

eso. 

 

– Paloma del Sol: Cada uno tiene su camino, su destino, su centro y debe encontrar su 

propia iluminación para poder crear. Es como caminar sobre un río donde hay varias 

piedras y cada piedra guarda un secreto, que solamente tú debes descubrir y para llegar a 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

31 

tu destino debes saber qué piedra pisar para no hundirte y poder llegar a tu destino. No 

hay explicación ya que cada uno es un mundo aparte, diferente sentimiento, manera de 

obrar, de realizar y gestionar. Sobre todo, cómo abrazar esos sentimientos creativos que 

te empujen a conseguir un sueño. Puede que sea grande o pequeño, pero sigue siendo un 

sueño y hermoso. Se tiene el recipiente solo hay que buscar llenar el recipiente, 

reconociendo el valor de cada cosa, dejando espacio para lo que es valioso y bueno de 

verdad. 

 

– Juliana Mbengono Elá Avomo: Le desearía a la cultura ecuatoguineana que sea más 

abierta al cambio y la inclusión. Es verdad que no queremos olvidarnos de nuestras raíces. 

Pero cantar y escribir para perpetuar la forma de vida de nuestros tatarabuelos no nos 

llevará a ningún lado en un mundo que está en constante evolución. El mundo en el que 

vivieron nuestros ancestros no es el mismo en el que vivimos hoy en día; por lo tanto, las 

necesidades de nuestra sociedad también han cambiado y es hora de cambiar ciertos 

valores morales y ciertas prácticas que muchos intelectuales siguen añorando e incluso 

reavivando con sus trabajos. 

 

– Donato Ndongo-Bidyogo: Que no decaiga su vitalidad. En un país caracterizado por 

la apariencia, existen manipuladores empeñados en hacer pasar por “cultura” cualquier 

engendro; desde el poder constituido se reprime la crítica, el sano ejercicio del contraste 

de pareceres. Nadie puede cuestionar nada, incluso las afirmaciones más peregrinas. Así 

llevamos más de medio siglo escuchando un discurso único, inconsistente y cínico pero 

incontestable. Vicio que ha prendido en todas las esferas de nuestra sociedad. Han 

conseguido banalizarlo todo, y cualquiera pontifica hasta de lo que no sabe, o sabe a 

medias, simplemente le “suena” o “cree” que es así, aunque esté en un error de bulto. 

Falta rigor. Y si no conseguimos introducir elementos de racionalidad, el efecto puede ser 

nefasto, como ya anuncian determinados síntomas. Una propuesta cultural carente de 

fundamento resulta contraproducente, pues actúa como mecanismo de desculturización. 

Y para que la cultura cumpla su función, necesitamos propuestas sólidas, bien 

fundamentadas, expuestas con claridad y sinceridad.  

 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

32 

– Juan Riochí Siafá: Mi mayor deseo es que la cultura africana, y en particular la de 

Guinea Ecuatorial, sea respetada y valorada al mismo nivel que otras tradiciones 

culturales en el mundo. En un contexto globalizado, es fundamental que todas las 

expresiones culturales y creaciones intelectuales sean tratadas en igualdad de 

condiciones, ya que cada una aporta una perspectiva única y enriquecedora al 

conocimiento humano. Como autores e investigadores, trabajamos con este propósito: 

buscamos el reconocimiento y la legitimación de nuestro trabajo en los espacios 

académicos y culturales internacionales. Nuestra aspiración es contribuir al desarrollo del 

pensamiento global y a la construcción de un legado intelectual sólido. Tanto dentro como 

fuera del país, considero esencial la promoción y difusión de nuestra cultura. Es 

imperativo que se garantice un espacio de libertad creativa para los autores e intelectuales, 

sin importar su ubicación geográfica. Solo así podremos sentar las bases para el 

crecimiento de las futuras generaciones y el fortalecimiento del panorama intelectual de 

Guinea Ecuatorial en el mundo. 

 

– Recaredo Silebo: La cultura de Guinea necesita de pequeñas voluntades para sacarle 

de la oscuridad en la que está metida. Necesitamos determinación y dar pasos constantes 

para abrir la vereda que haga descubrir que el arte nos libra de ser presos consentidos. 

 

– Remei Sipi Mayo: Primero y fundamental disponer de las herramientas básicas para 

generar nuestros espacios culturales, a saber: libros accesibles a la población, bibliotecas 

y espacios de difusión cultural específicos para cada una de las culturas que configuran 

la realidad ecuatoguineana. Mi deseo creativo, por lo tanto, solo es realizable con una 

situación sociopolítica que permita y favorezca el libre desarrollo de nuestras capacidades 

creativas en un entorno que sea favorable y compatible con el respeto a los derechos 

humanos. 

 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

33 

L’AGRESSION CONTRE LES ORALITÉS  
DANS LES LITTÉRATURES ÉCRITES EN ESPAGNOL  

EN GUINÉE ÉQUATORIALE 
 

 

JUSTO BOLEKIA BOLEKÁ 
Universidad de Salamanca 

 
 

 

 

Bibliographie additionnelle : 

 

1. Quelques livres sur les œuvres orales écrites par des Guinéo-équatoriens. 

–Des dictons et proverbes comme ceux recueillis dans le livre Mikaná ya Midjoán, 

nkóbo fang “proverbios, refranes y dichos en lengua fang” de Juan María Ngomo, plus 

connu sous le nom de Barón Ya Buk-Lu (Ceiba, 2012), ou dans celui de José Francisco 

Eteo Sorizo intitulé Refranero bubi (Ceiba Ediciones, 2005). 

–Des récits comme ceux, nombreux, que l’on peut lire aujourd’hui et qui ont été 

publiés par des Africains comme l’œuvre de Justo Bolekia Boleká : Cuentos bubis de la 

isla de Bioko (Malamba, 2003) ; celle de Remei Sipi Mayo : Cuentos africanos (Carena, 

2005) ; María Susana Bokobó Moiche : El despertar del limón (Saralejandría, 2021) ; 

Fumilayo Johnson Sopale : Los cuentos de la abuela (Chioma, 2018). 

–Des épopées ou chansons honorifiques comme En busca de los inmortales: 

epopeyas de Eyí Moan Ndong (Ceiba ediciones, 2004) ou celle de Ö mö’anda mué Ësáasi 

Eweera (Sial, 2017) par Justo Bolekia Boleká. Dans ces épopées, on parle de bravoure, 

de courage, de persévérance, de miracle, de faits surnaturels liés à la vie de l’homme1. 

–Des récits se référant aux mythes existentiels comme l’histoire de Bölokiityöwálo 

de Justo Bolekia Boleká (Editorial Malamba, 2003). 

 
1 Ursula BAUMGARDT et François UGOCHUKWU, Approches littéraires de l’oralité africaine, Paris, 
Karthala, 2005, p. 66. 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

34 

–Des devinettes, comme celles du livre intitulé La adivinanza en la zona de los 

Ntumu. Tradiciones orales del bosque Fang d’Iñigo de Aranzadi (Sial, 1999). 

–Des berceuses, chansons en général, liées à des événements et à des moments 

précis comme celles qui figurent dans le livre Cancionero bubi de José Francisco Eteo 

Sorizo (Ceiba, 2009). 

–Des « romances » (ou ces petites chansons que l’on trouve dans les contes 

africains), mais qui n’ont pas de support audio (Poesía en lengua bubi. Antología y 

estudio, Justo Bolekia Boleká, Sial, 2007). 

–Des virelangues et les « jitanjáforas », qui ont souvent une fonction ludique et/ou 

poétique. C’est un poème sonore absurde. 

 

2. Réalité littéraire guinéo-équatorienne : une approche bibliographique (non 

exhaustive)  

 

Romanciers  Juan Tomás Ávila Laurel 

 

Arde el monte de noche (Calambur, 2009), El dictador 
de Corisco (Pángola, 2014), Panga Rilene (Calambur, 
2016), Cuando a Guinea se iba por mar (Carena, 
2019), Red burdel (Edicions Bellaterra, 2020), 
Dientes blancos, piel negra (Edicions Bellaterra, 
2022), Los elefantes en la luna (Ediciones Esangui, 
2022), Moi chez moi. El grito de los malvados (Carena, 
2024), etc. 
 

 Trifonia Melibea Obono Herencia de bindendee (Ediciones en Auge, 2016), La 
bastarda (Flores Raras, 2016), La albina del dinero 
(Editorial Altaïr / Casa África, 2017), Las mujeres 
hablan mucho y mal (Sial, 2018), La hija de las 
mitangan (Baile del Sol, 2023). 
 

 Donato Ndongo-Bidyogo Las tinieblas de tu memoria negra (Editorial 
Fundamentos, 1987; Ediciones El Cobre, 2009), Los 
poderes de la tempestad (Morando/AECI, 1997), El 
metro (El Cobre, 2007), Quién mató al joven 
Abdoulaye Cissé (Sequitur, 2023). 
 

 José Fernando Siale  
Dyangani 

Cenizas de kalabó y termes (Malamba, 2000), La 
revuelta de los disfraces (Malamba, 2003), 
Autorretrato con un infiel (El Cobre, 2007), En el 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

35 

lapso de una ternura (Carena, 2011), Camino de 
Batanga (Fundación el libro total, 2011, 1915 y otros 
ecos de lluvia y de mar (Diwan Mayrit, 2018), 
Misántropos de ébano y otros relatos (Sial, 2022). 

 
Joaquín Mbomío Bacheng El párroco de Niefang (CCH-G, 1996), Huellas bajo 

tierra (CCH-G, 1998), Palabres et poèmes au rivage 
du Woro (Université de Saint Etienne, 1982), 
Matinga, sangre en la selva (Editorial Mey, 2013), 
Malabo littoral (Tilde, 2015), Se fue la independencia 
(Ediciones en Auge, 2018). 
 

 Maximiliano Nkogo Esono Adjá-Adjá y otros relatos (CCH- G, 1994; Malamba, 
2000), Nambula (Cyan, 2006), Ecos de Malabo 
(Ediciones El Cobre, 2009), De Bataa Evinayong en 
coche de línea (AECID, 2019). 
 

 Guillermina Mekuy El llanto de la perra (Plaza & Janés, 2005), Las tres 
vírgenes de Santo Tomás (Santillana Ediciones 
Generales, 2008), Tres almas para un corazón 
(Ediciones 
Martínez Roca, 2011). 
 

 Antonia Evita Ika Vidas cruzadas (Taller de Escritura de Madrid, 2004), 
Mokambo: aromas de libertad (Distriforma, 2011), 
Kanga, la tierra de los sueños (Sial, 2016). 
 

 Anselmo Ebiaca Moete Luba, un amor inolvidable (Palibrio LLC, 2010 y 
2013), Möapöndà, el último hijo de Nnök (Sial, 
2020), Möapöndà rey (Sial, 2023). 
 

Poètes  Justo Bolekia Boleká Löbëla [poesía] (Sial, 1999), Ombligos y raíces. 
Poesía africana (Sial, 2006), Las reposadas imágenes 
de antaño [poesía] (Sial, 2008), Los callados anhelos 
de una vida (Sial, 2012). 
 

 Francisco Zamora Loboch Memoria de laberintos (Sial, 1999), Desde el Viyil y 
otras crónicas (Sial, 2008). 
 

 Juan Riochí Siafá Tragedias y laberintos (Sial, 2017), Bëtápànó 
(Sial, 2017), Soledad (Amargord, 2019). 
 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

36 

 Recaredo Silebó Boturu 

 

Desde el fondo del Mediterráneo (2019), Voces desde 
la selva. Poesía africana (Diwán, 2024). 

Dramaturges  Recaredo Silebó Boturu Luz en la noche (Verbum, 2010) Crónica de 
lágrimas anuladas (Verbum, 2014). 

Conteurs  Justo Bolekia Boleká Recuerdos del abuelo Bayebé y otros relatos bubis 
(Sial / Asociación Española de Africanistas, 2014), 
Cuando se narraban los cuentos en África. 
Sabiduría bubi de ayer y de hoy (Mundo Negro, 
2021), En la frontera del agua (Sial, 2021), etc. 

 Remei Sipi Mayo Cuentos africanos (Carena, 2005),  El secreto del 
bosque. Un cuento africano (Clavel Cultura, 2000), 
etc. 

 Fumilayo Johnson Sopale Los cuentos de la abuela Chioma (Terra Natio, 
2018), Troki, en busca de la abuela Chioma (Vive 
Libro, 2019), Cuentos de la isla de Bioko (Diwan 
Mayrit, 2023), Nasha y el reino de las sirenas 
(Sial, 2024). 
 

 

 

3. Textes en langues autochtones (langue bubi) 

 

Juan Balboa Boneke Justo Bolekia Boleká Germán Pako Buika2 

 O boriba. El exiliado (AHE, 
1982). 

 Löbëla (Sial, 1999), A 
Bepatto. Los del barrio (Sial, 
2017), etc3. 

Ë rëppí ró wallo. El canto del 
poeta4 (Ediciones Mey, 2023). 

« N’ne puhaoho » 
(Volveré) 

(J. Balboa Boneke, 1982) 

« Béto á ribötyö » 
(Le chant de la longue vie) 

(G. Pako Buika, 2023) 
 

N’ne puaôho. 
Já la sá êló na 
N’nê puaôho, 
O ete la batê’matá,  

Poèmes écrits en langue bubi:  
« A Bépátto » (2017, p. 15), 
« Riakko » (2008, p. 10), « Ë 
köttó » (2008, p. 39), « Ë ribötyö  

È Ruppé ö baèsö löbákö lö boba        
[lëëlo’á] 

È Mmë Bisíla Esa’á Öbata,  
È öbèraó, è waíríbo bóte, 

 
2 Il est aussi connu sous les noms de Geremaya et Bësákkò biá Rihólè. 
3 Voir la bibliographie de Justo Bolekia Boleká ci-après. 
4 C’est la première publication de l’auteur avec vingt-cinq poèmes écrits en langue bubi. 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

37 

O rá-a bôpe be ríê 
Ro opuá ê Ilachê,  
O ujerôboo’m 
O bôjochapua ê Miôkô, 
Nan’ke-eka i checheualê 
Iô lôbakô 
Lô eribôchô ra hô. 
N’nê puaôho. 
Já la sá êlo na 
N’nê puaôho, 
O jubierê choujná, 
O jmuatel'ôbôbô 
Bui i kechaiêpuesi'o jôcho, 
O uachelô tôata 
Tuabaiola'm 
N’nê puaôho.  
Já la sá êló na 
N’nê puaôho; 
I chebbá'muêla i a bôchiô, 
N’nê uachelê bessapôri 
Biô' reka, 
Be la lé uhera na-a 
N’nê puaôho, 
O rá-a bôpe bê eneká 
Ba papaeriba a batôtô uêla, 
N’nê puaôho 
Já la sá eló na’nê puaôho. 

rókaam » (2008, p. 40- 42), « Ö 
wewe wítòòla » (2007, p. 94), « Ë 
ribötyö rö bóitta ë Bikömè » 
(2007, p. 96), « Rátyíla la bö » 
(2007, p. 91), « I ka’ö »  (2007, 
p. 87-88), « Ö walállo hè bötyö » 
(2007, p. 86-87). 
 
Contes écrits en langue bubi: 
« Ö Wéséppa » (2003, p. 191-194 
; 2007, p. 72-73), « A Valómána 
vatá » (2003, p. 194-196), « Ö 
bolasó a të lë tó’óólá » (2003, 
p. 196-198), « A Ḿmoobaaró » 
(2003, p. 202-204 ; 2005, p. 118-
119), « Rèrè Wapapóri » (2003, 
p. 204-210). 
 
Nouvelles écrites en langue bubi: 
« Löbëla » (2007, p. 73-74), 
« Taawè » (2003, p. 177 ; 2007, 
p. 68-69), « Wewèöpö » (2003, 
p. 178-180 et 181-182), « Sieba » 
(2003, p. 181-182 ; 2007, p. 63-64), 
« Rèrè » (2003, p. 182-183), « Rèrè 
Wapapóri » (2003, p. 183-184), 
« Bötöla » (2003, p. 184-185 ; 
2007, p. 67-68), « Wéséppa » 
(2003, p. 186-187), « A 
Ḿmoobaaró » (2003, p. 187), « Ë 
sitatta » (2003, p. 188 ; 2007, 
p. 70), « Ö Böna’ie » (2007, p. 69). 
 

È bötéribo e le parí ó é biókó,  
È bötéribo wé karítyöboḿ  
È waíríbo wé karítyöboḿ Pottó, 

[Pottó] 
Na lò potöbiera ëbòwëla a ré 

[ribötyö lö le pëíré] 
Lö boo, ö wéta, ë ri’uá, ë ëtébá 

[lö bönökö.] 
Na sákiera lobó lobó, ësö wëla 
Ë bësákkò, li tèle yá lèlè lö le 

[heriáyé álo] 
Na lò sëlo ḿpela bësákkò la 

[lösákia]  
Ëatéwëla éria lë rihuè lö le pëíré, 
A bayèḿ lë ríta lö le pëíré,  
A bòbèle, a bòlá, i nëpó, i bobë, i 

[bobola,...] 

   

 

4. Bibliographie choisie de Justo Bolekia Boleká : 

–Bërilá Waalé (Atenuantes del enfado), Madrid, Sial, 2022. 

–Cuando se narraban los cuentos en África. Sabiduría bubi de ayer y hoy, Madrid, 

Editorial Mundo Negro, 2021. 

–Löbëla, Madrid, Sial, 2019. 

–Ombligos y raíces. Poesía africana, Madrid, Sial, 2019. 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

38 

–A Bépátto (Los del barrio). Poesía y ensayo, Madrid, Sial, 2017. 

–Miradas invertidas versus Percepciones alteradas, Madrid, Sial y Asociación 

Española de Africanistas, 2015. 

–La etno-enculturación desde la oralidad africana. ¿Cómo se aprende a ser africano?, 

Saarbrücken, Editorial Académica Española / AV Akademikerverlag GmbH & Co. 

KG, 2013. 

–Los callados anhelos de una vida, Madrid, Sial, 2012.  

–Las reposadas imágenes de antaño, Madrid, Sial, 2008. 

–Poesía en lengua bubi. Antología y estudio, Madrid, Sial, 2007. 

–« Panorama de la literatura en español en Guinea Ecuatorial », en El Español en el 

Mundo: anuario del Instituto Cervantes 2005, César Antonio Molina (coord..), Madrid, 

Instituto Cervantes, 2005. 

–Cuentos bubis de la isla de Bioko, Salobralejo, Editorial Malamba, 2003. 

–Narraciones bubis (otra morfología del cuento africano), Salamanque, Universidad 

de Salamanca, 1994. 

 
 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

39 

LO QUE “SE ESCUCHA” Y LO QUE “SE OYE”. 
ESTRATEGIAS DE CONTROL Y REPRESENTACIÓN DE GÉNERO  

EN GUINEA ECUATORIAL (1980-1990) 
 
 

PATRICIA PICAZO SANZ 
Universitat de València 

 
 

Tras el derrocamiento de Francisco Macías en 1979, el autodenominado “golpe de 

libertad” marcó el inicio de un nuevo proyecto de nación encabezado por Teodoro Obiang 

Nguema, quien se presentó como garante de un giro político, social y cultural. Esta 

supuesta transformación fue acompañada por una narrativa oficial de modernización del 

país que, entre otras estrategias, se centró en la exaltación de la igualdad de género como 

símbolo de progreso. Sin embargo, la revisión crítica de los marcos legales, discursos 

públicos y expresiones culturales en la Guinea Ecuatorial de los años 80 y 90 revela 

profundas contradicciones entre las promesas de equidad y las prácticas materiales y 

simbólicas que sostuvieron el poder patriarcal en esta nueva etapa. 

El presente artículo se propone analizar las estrategias de representación y control de 

género articuladas durante la primera década del régimen de Obiang a través de un doble 

eje discursivo: por un lado, los discursos que “se escuchan”, es decir, los que emanan 

explícitamente del poder político, revestidos de legalidad y emitidos por figuras 

institucionales; por otro, aquellos que “se oyen”, discursos orales, musicales y populares 

que, aunque aparentemente desligados del aparato estatal, actúan como dispositivos 

ideológicos fundamentales para consolidar la hegemonía. El estudio se centrará en los 

discursos orales fang –con especial atención a prácticas como los Coros de animación o 

las epopeyas– para evidenciar cómo estos, en su transición del ámbito privado al público, 

pierden su potencial subversivo, llegando a ser resignificados por el régimen como 

herramienta de control. 

A través de un enfoque feminista y decolonial, este trabajo mostrará cómo, lejos de 

constituir formas de resistencia, muchas de estas manifestaciones culturales fueron 

reproducidas o invisibilizadas por una política de género profundamente contradictoria. 

La propuesta analítica se apoya en la distinción entre “oír” y “escuchar” como metáfora 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

40 

entre aquellos discursos de naturaleza explícitamente política, frente a aquellas prácticas 

culturales populares en las que es velada esa misma ideología, siendo más difícil 

detectarla. Esta investigación se sitúa en la intersección entre política, cultura y género 

para desentrañar las lógicas de representación que han sostenido –y aún sostienen– la 

colonialidad del poder y del saber1 en contextos poscoloniales como el 

guineoecuatoriano. 

 

El golpe de libertad. Lo que se lee y “se escucha” 

 
Por todos los rincones de la capital, Malabo, se organizaron bailes callejeros, asaltos 

a las sedes u oficinas del PUNT (Partido Único), quemas de efigies y cuadros del tirano 
en todos los centros públicos y privados, oficinas de la Administración, empresas 
privadas, mercados públicos y viviendas particulares. Al mismo tiempo se organizan 
unas marchas de baleles2 y cantos hacia el cuartel general, lugar de residencia de 
Obiang, para expresarle su adhesión y apoyo incondicional al Consejo Militar y las 
fuerzas armadas. En definitiva, el pueblo había sido liberado de una larga pesadilla, y la 
toma del poder por violencia de Obiang fue refrendado automáticamente por el pueblo3. 

 

El llamado “golpe de libertad”, en 1979, marcaba el principio de una nueva era con 

Nguema Obiang como protagonista, un líder que materializará la tríada 

estado/partido/líder hasta el presente; un golpe de Estado al que siguió la 

espectacularización del castigo a Macías4 y la promesa de una libertad de pensamiento y 

expresión que llevó a los guineoecuatorianos a borrar los signos y símbolos del régimen 

anterior para sustituirlos por los siguientes, sin que el verdadero cambio llegase a un país 

demasiado acostumbrado al autoritarismo del colonialismo y de las dictaduras5. No 

obstante, llegar a esta conclusión, secundada por todos los historiadores nacionales6, 

 
1 María LUGONES, “Colonialidad y género”, Tabula Rasa, n° 9, 2008, pp. 73-101 y Walter MIGNOLO, 
“La colonialidad: la cara oculta de la modernidad”, en Modernologías. Artistas contemporáneos investigan 
la modernidad y el modernismo, Barcelona, MACBA, 2009, pp. 39-49. 
2 Deformación de la palabra “bailes”. 
3 Esteban B. BORIKÓ, El laberinto guineano, Madrid, IEPALA Editorial, 1989, p. 106. 
4 Condenado a muerte ante un auditorio abarrotado en una sala de cine de Malabo. 
5 Donato NDONGO-BIDYOGO, Historia y tragedia de Guinea Ecuatorial, Madrid, Ed. Cambio 16, 1977. 
6 Es importante leer la historia de Guinea Ecuatorial desde los escritos de sus historiadores nacionales, 
como la obra de D. Ndongo-Bidyogo, op. cit.; el libro de Edmundo SEPA BONABA, España en la isla de 
Fernando Poo (1843-1968), Barcelona, Icaria, 2001; el estudio de Justo BOLEKIA, Aproximación a la 
Historia de Guinea Ecuatorial, Salamanca, Amarú, 2003; así como el libro de Ibrahim K. SUNDIATA, 
Equatorial Guinea: Colonialism, State Terror and the Search for Stability, Boulder, Westview Press, 1990. 
También se tendrán en cuenta, por su perspectiva crítica, la obra de Gustau NERÍN, Guinea Ecuatorial. 
Historia en blanco y negro. Hombres blancos y mujeres negras en Guinea Ecuatorial (1843-1868), 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

41 

costaría algún tiempo. Los inicios del Gobierno de Obiang prometían sobre el papel una 

verdadera reforma social y cultural. Y la igualdad de género sería una de las señas de 

identidad de sus discursos nacionales, ya que Obiang se erigiría como el defensor de la 

promoción de la mujer en la vida pública y la igualdad ante la ley7. 

Una rápida revisión a los principales textos legales nos invita a la reflexión. Tras el 

referéndum del 5 de agosto de 1982, el 7 de septiembre del mismo año se publica la nueva 

Ley Fundamental de la República de Guinea Ecuatorial, conocida como Carta Akonibe8; 

una nueva Constitución que “dice” nacer lejos de la ambición de poder, “por la necesidad 

de instaurar las libertades fundamentales básicas del pueblo de Guinea Ecuatorial”9. En 

ella, se reconoce un Estado cuya soberanía recae esencial y exclusivamente en el pueblo, 

en forma de República Democrática. La igualdad de género será una de las premisas de 

esta transición política que se supone estar orientada a garantizar el respeto de los 

Derechos Humanos en general y los Derechos de la Mujer en particular. Un Gobierno que 

también ratifica los acuerdos internacionales en materia de género, con su adhesión en 

1984 a la CEDAW10 y que promete en la Carta Akonibe la igualdad de género:  

 
Artículo 20º: […] 3. A la igualdad ante la Ley. Se prohíbe toda discriminación por 

motivos de etnia, raza, sexo, idioma, religión, filiación, opinión política o de cualquier 
otra índole, origen social, posición económica nacimiento. La mujer, cualquiera que sea 
su estado civil, tienen iguales derechos y oportunidades que el hombre en todas las 
órdenes de la vida pública, privada y familiar, en lo civil, político, económico, social y 
cultural. […] 

Artículo 62º: el Estado asegura la capacitación y promoción de la mujer para su 
integración en la vida activa y en el desarrollo del país. 

 

 
Barcelona, Península, 1998 y algunos artículos de M’baré N’GOM, “Afro-fascismo y creación cultural en 
Guinea Ecuatorial: 1969-1979”, Revista Canadiense de Estudios Hispánicos, vol. 21, n° 2, 1997, pp. 385-
395 y “Posindependencia y proyecto cultural en la literatura hispano-africana”, en Actas del XIII Congreso 
de la Asociación Internacional de Hispanistas. Tomo IV. Historia y sociedad. Literatura comparada y otros 
estudios, Madrid, Castalia, 2000, pp. 178-185. 
7 En 1980, incluso antes de la publicación de la Constitución del nuevo Gobierno, Obiang crea la Secretaría 
de Estado para la Promoción de la Mujer, que después se convertirá en el Ministerio delegado anexo al 
Ministerio de Trabajo. Este acto es leído por la población como un firme compromiso con las mujeres. 
8 Ciudad en la que se firmó. 
9 Decreto número 65/1892, [http://cesge.org/index.php/leyes/category/8-leyes-fundamentales]. 
10 Convención sobre la Eliminación de Todas las Formas de Discriminación contra la Mujer. También 
ratificaría su Protocolo Facultativo, así como el Protocolo de la Carta Africana de los Derechos del Hombre 
y los Pueblos relativo a los Derechos de la Mujer en África. En ONU. Respuestas al cuestionario del grupo 
de trabajo sobre cuestiones de discriminación contra la mujer en la ley y en la práctica conforme la 
resolución 15/23 del consejo de derechos humanos. 

http://cesge.org/index.php/leyes/category/8-leyes-fundamentales


LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

42 

Sin embargo, desde los primeros artículos de la Constitución, pueden analizarse 

contradicciones que dejan la prometida protección a la mujer en un espacio cuanto menos, 

ambivalente. El artículo 2, mientras promete “el respeto a la persona humana, a su 

dignidad y libertad y a sus derechos fundamentales”, también asegura “la protección a la 

familia, célula básica de la sociedad guineoecuatoriana”11. La Carta Akonibe publica en 

su Título IV los Principios Generales de la Familia, en los que declara de nuevo que la 

familia es la célula fundamental de la sociedad y “protege igualmente toda clase de 

matrimonio, celebrado de acuerdo con la Ley, la maternidad y el haber familiar”. Se 

defiende también “el patrimonio familiar”12. 

En “todos los tipos de familia” está reconocida, por tanto, la poligamia, la dote y toda 

la tradición patriarcal precolonial, así como esa posibilidad de convivencia con el 

matrimonio católico que puede dejar desamparada a alguna de las mujeres de una relación 

polígama. El reconocimiento explícito de la protección al “patrimonio familiar” también 

debe suponer una reflexión en torno a qué tipo de patrimonio. En la familia fang13, una 

vez pagada la dote, la mujer y sus hijos pasan a ser patrimonio familiar, incluso después 

de la muerte del marido. 

Para concluir este título de la Constitución que rige los principios de la familia en el 

país, no podemos pasar por alto el artículo 43, en el que “[e]l Estado propugna la 

paternidad responsable y la educación apropiada para la educación de la familia”. Por un 

lado, la ambigüedad vuelve a ser la norma al respecto de qué se entiende por “paternidad 

responsable” o por “educación apropiada”; por otro, lo que sí que no deja lugar a dudas 

es que es al varón a quien se apela para ser responsable y decidir qué es lo apropiado, ya 

que se dirige a él y a su responsabilidad “moral” (pues la Ley no parece obligarle) al hacer 

referencia únicamente a la paternidad y no a la maternidad. En definitiva, el título 

dedicado a la familia deja fuera a la mujer como interlocutora, dirigiéndose al padre y al 

hijo. No queda reflejada esa supuesta igualdad de género, ni la protección a la mujer que 

la misma ley reconocía en el artículo 20. 

 
11 Algo que también protegía la Constitución aprobada por Macías. 
12 Artículo 41. 
13 Pedro B. NCHAMA, “Los roles de género en el concepto de familia fang: un sistema de socialización 
diferencial”, Revista Cátedra, vol. 4, n° 2, 2021, pp. 88-105. 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

43 

Esta será la actitud dominante tanto en la legislación como en los discursos de Obiang 

durante esta primera década de su mandato. La investigadora Allan14 lleva a cabo una 

acertada revisión del régimen de Obiang a la luz de los conceptos gramscianos de 

dominación y hegemonía, señalando cómo en Guinea Ecuatorial funcionan ambos 

conceptos de manera conjunta y de qué modo el régimen utiliza una falsa construcción 

de “igualdad de género” como instrumento para imponer su discurso nacional. Del mismo 

modo que el franquismo se definió a sí mismo como una empresa feminista que llegaba 

para salvar a la mujer negra del hombre negro a través de la educación católica15, Obiang 

se autoproclamará el salvador de la opresión femenina vivida durante el mandato de 

Macías.  

Esta ideología que hemos podido leer en los textos legales, debe llegar a la población 

para generar esa hegemonía que señala Allan. Y lo hará de diferentes maneras: algunas, 

más explícitas, a través de discursos políticos orales en actos de partido u otros eventos 

públicos. Discursos emitidos por una figura pública que será escuchada y reconocida por 

la población, discursos que “se escuchan” y que por su naturaleza y sobre todo por su 

emisor, cuentan con la legitimidad del poder político y buscan generar el consenso 

necesario para mantener la hegemonía. 

Junto a ellos existirán otros discursos, populares, aparentemente no políticos, que 

además de acompañarlos, reforzarán el mensaje oficial, llegando incluso a no ser 

necesaria la presencia de ese interlocutor gubernamental, para que su mensaje se perpetúe 

entre la sociedad guineoecuatoriana. Se trata de los discursos que “se oyen”, en esa 

diferencia entre los aparatos represores e ideológicos del Estado16, esos segundos tendrán 

un impacto más profundo y permanente en el inconsciente de la nueva ciudadanía 

guineoecuatoriana al no ser explícita su naturaleza represora. Se trata de discursos 

cercanos a la tradición, con emisores difícilmente identificables o colectivos, u oídos en 

contextos no oficiales y que, por tanto, parecen no tener un objetivo político. Un análisis 

crítico de este tipo de discurso explicitará no sólo su pertenencia y apoyo a la ideología 

 
14 Joanna ALLAN, Silenced Resistance: Women, Dictatorships, and Genderwashing in Western Sahara 
and Equatorial Guinea, Madison, University of Wisconsin Press, 2019, p. 131. 
15 María DE CASTRO, El colonialismo franquista en Guinea Ecuatorial. Una lectura crítica en clave 
decolonial, Tesis doctoral, Granada, Universidad de Granada, 2013, [http://hdl.handle.net/10481/51827]. 
16 Louis ALTHUSSER, Ideología y aparatos ideológicos del Estado, Buenos Aires, Nueva Visión, 1974. 

http://hdl.handle.net/10481/51827


LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

44 

del régimen de Obiang, sino que también mostrará las mismas contradicciones que 

encontramos en los discursos escritos y oficiales, dejando al descubierto un modelo de 

mundo patriarcal, nada alejado al de épocas pasadas. Cabe referir por último que este 

análisis se centrará en los discursos orales de la etnia fang, tanto por ser la cultura 

mayoritaria desde un punto de vista demográfico, como por ser la etnia a la que pertenece 

Obiang y, en consecuencia, desde cuya base ideológica se construirá la idea de nación y 

género de su régimen. 

 

De lo que se escucha a lo que se oye: los coros de animación 

 

Al referirnos a los discursos legislativos de la nueva Guinea Ecuatorial, señalábamos 

que el régimen quiere “contarse” como defensor de la igualdad entre hombres y mujeres. 

¿Por qué le interesa a Obiang parecer feminista? Porque es una poderosa forma de control 

y afianza la hegemonía. Parecer feminista a través de discursos, que proclaman la 

igualdad de género, garantiza tanto el control de la población femenina como el uso de su 

potencialidad como un instrumento más para garantizar su propuesta de nación. Y de la 

misma manera que el franquismo utilizó la Sección Femenina para generar la 

colaboración femenina dentro del régimen franquista17, Obiang señalará como el ejemplo 

a seguir a su mujer, Constancia Mange, y a su séquito de mujeres de la élite 

guineoecuatoriana18. La participación de estas mujeres afines al régimen se realizará a 

través de los coros de animación, grupos de baile y canto que ellas mismas financian y 

que acompañarán los discursos políticos de los hombres.  

 
Los partidos políticos en Guinea, el PDGE19 en este caso, utiliza los Coros de 

animación para canalizar el mensaje electoral. Ya sea para decir que ha hecho […], pero 

 
17 Christine S. STREHENBERGER, “Folklore, Nation, and Gender in a Colonial Encounter: Coros y 
Danzas of the Sección Femenina of the Falange in Equatorial Guinea”, Afro-Hispanic Review, vol. 28, n° 2, 
2009, pp. 231-244. 
18 No nos parece casual que las mujeres que formarán la élite femenina en la Guinea Ecuatorial post-Macías, 
sean en su mayoría aquellas jóvenes que se criaron al amparo o bajo la educación de las responsables de la 
Sección Femenina africana en los últimos años antes de la independencia (C. S. STEHRENBERGER, art. 
cit., p. 241). 
19 Partido Democrático de Guinea Ecuatorial, partido único liderado por Obiang Nguema desde su 
fundación hasta 1991. 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

45 

sobre todo lo utiliza para comparar el régimen de Macías con este para comparar lo malo 
del régimen de Macías y como ha cambiado con el ahora20. 

 

Los Coros de animación aparecen cuando el PDGE tiene un evento político o cultural. 

Se canta a la persona, al partido o a la persona que lo financia. ¿Los Coros de animación 

nacen con esa voluntad política? ¿Son creados por el PDGE? Como explica Obono en la 

intervención ya citada21, estos Coros de animación pueden ser situados dentro de un 

género de “oratura” bien conocido en la tradición fang: el bié, un tipo de composición 

musical sin instrumentos cantada en fang, exclusivo de las mujeres y restringido a sus 

espacios, que se utilizaba en las fiestas familiares, ya sean bautizos, bodas o funerales. 

Suele ser un canto de alabanza a la persona protagonista de la festividad y es de carácter 

coral. Este tipo de género, también presente en los territorios limítrofes con Guinea 

Ecuatorial en los que la cultura fang y otras culturas bantúes están presentes, pronto se 

incorpora a la agenda pública de los políticos africanos tras las independencias. Con estos 

coros de animación, el bié conquista el espacio público, pero lo hace al servicio y 

supervisado por el poder masculino. Se mantiene su carácter coral, aunque a veces 

aparecen cantantes conocidas que cobran protagonismo. De este modo, podemos afirmar 

que los Coros de animación guineanos son, al menos en parte, herederos del bié fang. 

Esos primeros bié que se cantaban en las cocinas de los poblados o en el río, lejos de 

los oídos de los hombres, fueron utilizados por las mujeres fang para cantar su situación 

de discriminación. En ellos cantan particularmente contra la violencia de género y los 

matrimonios consuetudinarios. También, en muchos de ellos, puede encontrarse la misma 

cultura patriarcal interiorizada por las mujeres, que llegan a cantar a su marido “pégame, 

pero no me pegues tanto”22. En cualquier caso, estamos de acuerdo con la posición de 

Obono, que encuentra en este discurso del bié una manifestación del feminismo fang. Tal 

como Riochi Siafá también recoge, estas saetas o nanas que las mujeres cantaban en sus 

cocinas o cuando iban al río en busca de agua o a lavar la ropa se convirtieron en códigos 

 
20 Referencias extraídas de una ponencia titulada “Igualdad y propaganda: lo que se canta en los Coros de 
Animación en Guinea Ecuatorial” de Trifonia Melibea OBONO, presentada en el III Seminario 
Internacional Sobre Guinea Ecuatorial en 2016 por Centro de Estudios Afro-Hispánicos (CEAH) de la 
Universidad Nacional de Educación a Distancia (UNED), 
[https://canal.uned.es/video/5a6f3953b1111ff1408b45b1]. 
21 Id. 
22 Id. 

https://canal.uned.es/video/5a6f3953b1111ff1408b45b1


LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

46 

que siguen vigentes hoy en día para “reflejar la raíz de la discriminación que sufren”23. 

Ya en sus orígenes, en el poblado, pese a la privacidad de los espacios reservados a los 

cantos de las mujeres, la intención de estas era ser escuchadas: 

 
Por ejemplo, si se celebraba un nacimiento, en el Abaá (los hombres) esperan, va a 

venir el Consejo de ancianos. Las mujeres cantaban en la cocina y hacían lo necesario 
para levantar suficientemente la voz, para que los hombres del abaá se enteraran de lo 
que decían24. 

 

¿Cómo llegó el bié a ser parte del discurso al servicio del poder político 

guineoecuatoriano? Para entenderlo, cabe recordar una experiencia previa, con la que se 

puede trazar un perfecto paralelismo, en la etapa colonial durante el régimen franquista: 

los Coros y Danzas de la Sección Femenina de la Falange Española Tradicionalista. Sin 

entrar en la extensa explicación sobre las políticas de género en el Franquismo en la época 

colonial25, sí cabe al menos recordar cómo la Sección Femenina y las misioneras 

españolas representaron un supuesto feminismo español que venía a ayudar a las mujeres 

guineoecuatorianas y protegerlas a través de la educación, de sus compañeros. Los Coros 

y Danzas eran el modo de hacer llegar este mensaje a los entornos femeninos a través de 

un lenguaje compartido: la danza y el canto. Sin embargo, esta supuesta labor feminista 

no era real, al quedar encerrada dentro de los parámetros del modelo de mujer normativo 

de la política franquista. 

Los Coros de animación que acompañan tanto los discursos de Macías como los de 

Obiang son el fruto de un cruce entre el bié fang y los legados de los Coros y Danzas de 

la Sección Femenina. Los primeros le aportan la esencia, la lengua y la forma 

guineoecuatoriana; los segundos su adaptación a la escena pública y el servicio a fines 

políticos. Los Coros de animación siguen combinando en los años 80 las alabanzas a 

Obiang con ciertos mensajes de denuncia, pero como sucedía en los bié tradicionales, no 

son tomados en serio por el auditorio masculino. El discurso feminista parece pasar 

desapercibido. ¿Por qué? Fundamentalmente, encontramos dos razones: el grado de 

 
23 Juan RIOCHÍ SIAFÁ, Las mujeres de Guinea Ecuatorial, Madrid, Diwan Mayrit, 2018, p. 43. 
24 T. M. OBONO, op. cit. 
25 Véase M. DE CASTRO, op. cit., p. 406; C. S. STREHENBERGER, op. cit., p. 231-244. 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

47 

enraizamiento del poder dentro de la esfera femenina y la política sexual aplicada a los 

discursos de género en la tradición fang. 

Al respecto del primer motivo, Obono lo define como “feminismo de asiento”26, para 

denunciar cómo el papel de la mujer en la escena política es la de acompañamiento, 

refuerzo del discurso masculino y, por tanto, partícipe de la cultura patriarcal que lo 

define. Entendamos, no obstante, que esta afirmación tiene un carácter absolutamente 

interseccional, está unido, entre otras categorías, a la clase social. Recordemos que son 

las mujeres de la esfera del poder, esposas, hermanas, primas, etc. de los hombres 

poderosos, las que ostentan cargos públicos y las que financian estos grupos de 

animación. Tal como Obono respondía en su entrevista, “cualquiera no puede tener un 

coro de animación”27, siendo así discursos controlados por las mujeres de clase alta, 

aliadas del discurso patriarcal oficial. La segunda razón por los que las voces feministas 

parecen no ser escuchadas tiene que ver con el control sobre el discurso y la política de 

género que los ordena. De igual modo que los espacios establecen una división de género 

dentro de la estructura social tradicional fang, también los discursos responden a la misma 

lógica, marcando tanto los distintos tipos de discurso que los hombres y las mujeres 

pueden crear como los géneros que deben escuchar dentro del sistema cultural oral. 

 

Nvet oyeng, cuentos, refranes y otros discursos populares 
 

Es necesario hacer una breve distinción dentro de los discursos populares fang, 

asociados a la música y a los instrumentos musicales tradicionales. Es relevante 

precisamente por el hecho de existir una política de género que los ordena. El discurso 

tradicional fang por excelencia es el nvet oyeng28. Es un discurso recitado por hombres 

que narra las hazañas de los ekang, la representación mítica de los fang, quienes son, por 

supuesto, héroes masculinos. El nvet oyeng es considerado el género más importante de 

 
26 Citado por Patricia PICAZO SANZ, Modelos de mundo y discursos literarios saboteadores en Guinea 
Ecuatorial: la construcción de una identidad decolonial y sus límites, Tesis doctoral, Valencia, Universitat 
de València, 2022, p. 250. 
27 Ibid., p. 223. 
28 La palabra nvet hace referencia al instrumento y oyeng al acto de narrar, de cantar o recitar epopeyas 
sobre la música del nvet: Juana Dolores NGUERE, “La mujer y el nvet oyeng”, Atanga, n° 2, 2010, pp. 36-
40, p. 38. 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

48 

la oratura fang y tiene una importante labor en el aprendizaje moral de los hombres fang. 

Tradicionalmente se recitaba en el abaá, la casa de la palabra, y tanto su canto como su 

escucha estaba prohibida para las mujeres.  

Del mismo modo que los espacios y los trabajos de la sociedad fang estaban divididos 

por género, también lo están los discursos. Para ellos era el nvet, los proverbios y los 

refranes; para ellas las adivinanzas, las canciones y las fábulas29. Así, se dotaba de género 

a los discursos, clasificando a los masculinos como géneros mayores, aquellos que 

tocaban temas serios e importantes para la comunidad y los femeninos como menores, 

dedicados a la diversión, al folklore o a temas menores. Dentro de estos últimos, se 

encuentra el bié, ese género del que ya hemos hablado y que, a la luz de esta reflexión, 

confirma el porqué de esa paradoja entre su uso público y su poca capacidad real de 

subversión. El bié es considerado un género “de mujeres” y, en consecuencia, es definido 

en el sistema patriarcal precolonial como un discurso “no serio”; esta consideración hace 

que su contenido no suene peligroso a oídos del hombre guineoecuatoriano. Su denuncia 

de género es oída, pero no es escuchada.  

En los años 80, Eyi Moan Ndong, un trovador de nvet-oyeng, se convirtió en un 

símbolo cultural fang en Guinea Ecuatorial. El inicio de sus narraciones es anterior, pero, 

como tantas otras manifestaciones artísticas, estuvo silenciado durante la dictadura de 

Macías. Tras el golpe de estado, poco a poco se recuperó su figura y, además de ser 

escuchado en ceremonias privadas, se alzó como una voz popular a través de su presencia 

en la radio. El análisis de Obono30 al respecto es claro: el mundo de las epopeyas fang es 

un mundo masculino. La labor de trasmisión y mantenimiento de la tradición fang, que 

efectúan las epopeyas, perpetúa creencias patriarcales como el origen que se da a la 

mortalidad en la tradición fang, una tradición que, por ejemplo, da la siguiente explicación 

sobre la mortalidad del hombre: “Con la introducción de la brujería en la sociedad por la 

mujer, vino el odio, el orgullo, la ignorancia y la muerte”31. Al señalar a la mujer como 

el origen del mal de la mortalidad, también la asocia a la brujería, el odio, el orgullo, la 

ignorancia y la muerte. El investigador Riochi Siafá también lo confirma, apuntando en 

 
29 Ibid. 
30 T. M. OBONO, op. cit. 
31 Rafael SALES ENCINAS y Diosdado ELÁ MBÁ, En busca de los inmortales, Malabo, CEIBA, 2004, 
p. 10. 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

49 

su libro Las mujeres de Guinea Ecuatorial cómo en los proverbios y en los cuentos 

populares “las mujeres aparecen reflejadas con tintes peyorativos y ofensivos”32. 

También en las epopeyas de Eyi Moan Ngong, son constantes las alusiones a los roles 

patriarcales de la mujer como objeto, al respecto del matrimonio polígamo y la dote, la 

belleza femenina como atributo, la división de espacios en el poblado, etc. En general, se 

retratan dos perfiles de la mujer: o bien es infantilizada, comparada con los niños, ingenua 

e ignorante, o se dibuja el rol contrario, retratando la figura de la mujer malvada. Como 

ejemplo, las alusiones al error del hombre, que es siempre el narrador, por “haber 

casado”33 a una mujer mala, son constantes en sus epopeyas: 

 
La mujer que casé es tan desgraciada que le cuesta recordar que su marido tiene 

hambre. Salí muy temprano para mirar las nasas pequeñas y maté cuatro pequeños 
barbos. De regreso a casa recogí dos tubérculos de yuca fermentada para entregárselo, 
encontré que esa tía se había ido a Eyeiñ Nsuá. Llevo un rato aquí en esta puerta del 
cerco haciéndole señales para que me vea. Ya he regresado y tengo hambre, pero ella 
no toma en consideración lo que le digo34. 

 

En otros ejemplos, al mito de la mala mujer en singular, se le une la idea de la maldad 

de la mujer como colectivo, llegando a victimizar al hombre dentro de su propia relación 

polígama: 

 
–¡¡¡Kié!!! Esta mujercita y yo… No sé quién me metió en este lío de casarme con 

esta mujer. ¿Eres tú la única que llevo por las noches? A las demás me las llevo en sus 
noches y no hablan de ello. Tú, tú, tú. ¿Qué importancia tienen para ti las noches? 
Siempre hablas de las noches, de tus noches, ¿Me puedes decir qué beneficio te dan? 

Todas vosotras ya os habéis dividido las noches que Dios me dio y ahora ¿cuáles son 
mis noches, las que me dio el padre que me nació? ¿No te da vergüenza, mujercita?35 

 

Asimismo, otros ejemplos en cuentos populares o refranes dibujan una pauta en la que 

la mujer es contada y sus funciones narrativas quedan relegadas a aquellas solo necesarias 

 
32 J. RIOCHÍ SIAFÁ, op. cit., p. 43. 
33 En las traducciones de Sales, queda reflejada la utilización filológica del verbo “casar” en fang. 
Efectivamente, cuando un fang habla en castellano ocurre lo mismo. No “se casa con” una mujer, sino que 
“casa a” una mujer. Es decir, no es una unión mutua, sino que él casa, él dotea, él manda. La relación de 
poder se hace evidente en el uso de esta expresión. 
34 R. SALES ENCINAS y D. ELÁ MBÁ, op. cit., p. 76. 
35 Ibid., p. 93. El protagonista se queja del egoísmo de una de sus mujeres en su matrimonio polígamo. 
Además, critica el fracaso de esa mujer al no haber podido “blanquear” su imagen. 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

50 

para hacer avanzar la historia del héroe masculino o bien para mostrar características 

positivas de ellos, en detrimento de las faltas de ellas. Tal como Creus36 explica en la 

introducción a su recopilación de Cuentos de los fang de Guinea Ecuatorial, “cualquier 

personaje femenino que aparece con características de superioridad respecto al marido es 

acusado de brujería y, una vez evidenciada ésta, abandonado por el marido”37, como 

sucede en los cuentos titulados “Mba y la mujer de carácter” o “Una mujer que mandaba 

demasiado”. En la mayoría de los cuentos, la mujer queda retratada como objeto o como 

sujeto pasivo bajo el poder del hombre.  

Por supuesto, existe una tradición mayoritaria de fábulas esópicas en las que el análisis 

de género es difícil. Sin embargo, la existencia de estos otros cuentos populares con 

personajes humanos no deja lugar a la duda. Entre todos ellos, resulta revelador el titulado 

“El descubrimiento de las mujeres”, donde se narra cómo las mujeres llegaron a la vida 

de los hombres, que vivían solos y en paz. En un breve cuento, de solo una página, la 

narración es reveladora: en primer lugar, el jefe del poblado escoge al hombre más fuerte 

físicamente para ser su secretario, el cual marcha al bosque y, tras “descubrir” a una 

mujer, lucha con ella, la vence y la lleva al pueblo como prisionera. Cuando ella revela 

que hay más como ella, el jefe decide “organizar una expedición para capturar algunas de 

ellas, llevándolas como prisioneras”38. Tras “atacarlas y capturarlas”, las llevan al pueblo 

y el jefe “reparte a las desconocidas entre los hombres del pueblo”. Este es el modo en el 

que el cuento popular fang, sitúa a la mujer dentro de la vida del hombre y de la 

comunidad. Los cuentos populares no solo formaban parte de la narración oral en los años 

ochenta en las aldeas o las casas de los guineoecuatorianos, sino que también se 

introdujeron en el sistema de educación a través del conocido volumen Milang, leyendas, 

tradiciones, cuentos, danzas y juegos de Guinea Ecuatorial39, para alumnos de doce a 

catorce años. Aunque la mayoría de los cuentos y leyendas en Milang son fábulas 

esópicas, se repiten los roles de género y la política sexual comentada en aquellas historias 

de comunidad donde aparecen hombres y mujeres.  

 
36 Investigador experto en literatura oral de Guinea Ecuatorial. Autor de Jordi CREUS y Anna BRUNAT, 
Cuentos de los Fang de Guinea Ecuatorial, Malabo, Centro Cultural Hispano-Guineano, 1991. 
37 Ibid., p. 13. 
38 Ibid., p. 163. 
39 Manuel FERNÁNDEZ MAGAZ, Milang. Leyendas, tradiciones, cuentos, danzas y juegos de Guinea 
Ecuatorial, Madrid, SM Ediciones, 1984, p. 106. 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

51 

En lo que respecta a los refranes fang, Verónica Ñengono-Nguema Bindang presenta 

una investigación muy pertinente sobre los refranes fang y su lectura de género40. Entre 

sus primeras conclusiones, refiere algunas expresiones recurrentes tanto en boca de 

mujeres como de hombres, así como a sus canciones. Su análisis parte del refrán fang “la 

mujer no es algo del patio delantero (nseng), sino del patio trasero (faa)”41. En este refrán 

se recoge la reflexión ya comentada sobre la división de espacios en la sociedad fang: a 

los hombres corresponde el patio delantero, la esfera pública, a las mujeres la esfera 

privada, simbolizada por ese patio trasero de la casa, el de la cocina. Otro refrán que 

insiste en esta separación de espacios y, con él, de roles de género, es la que podemos 

traducir como “el hombre es algo de la calle”42, donde de nuevo se establece la unión 

entre el hombre y el espacio público43. Un ejemplo más, donde la comparación entre los 

cuerpos de hombres y mujeres adopta una jerarquía ideológica: “La orina de la mujer no 

puede sobrepasar el tronco de un árbol caído”44.  

Todos estos ejemplos recogen en definitiva la política sexual de aquellos discursos que 

más se oían en la Guinea Ecuatorial de los años ochenta. También, por supuesto, habrá 

ejemplos de música popular o disco, cantantes famosos, como Maelé, Bessoso y Efamba, 

que cantan historias de amor o grupos populares en los barrios y pueblos, como los grupos 

de mendjáng o xilófonos y otros bailes tradicionales como Ekóo o mesong. Pese a no 

adentrarnos en el análisis pormenorizado de ellos, no son discursos que hayan sido 

identificados como feministas o fuera de la norma heteropatriarcal hegemónica. 

 

 

El análisis de los discursos que “se escuchan” y los que “se oyen” en la Guinea 

Ecuatorial de los años 80 revela una compleja interacción entre las narrativas oficiales 

del régimen de Teodoro Obiang y las expresiones culturales tradicionales, como los Coros 

 
40 Verónica ÑENGONO NGUEMA BINDANG, “Perspectivas diversas sobre el MVET y reivindicación 
filológica de su carácter épico”, Endoxa, nº 37, 2016, pp. 199–222. 
41 Refrán completo: Mina ane djom ya a faa, mina ase djom ya a nseng (V. ÑENGONO NGUEMA 
BINDANG, op. cit., p. 330). 
42 Fam ene djom ye a nseng. 
43 V. ÑENGONO NGUEMA BINDANG, “Simbología de los espacios nseng y faa en la tradición fang: 
Una aproximación al concepto de la mujer”, Guinea Ecuatorial (des)conocida, (lo que sabemos, 
ignoramos, inventamos y deformamos acerca de su pasado y su presente), Madrid, UNED, 2020. 
44 Moñoho memina na dan Nkog. 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

52 

de animación y el bié fang. Ambos tipos de discurso, aunque aparentemente opuestos en 

su naturaleza, funcionan de manera complementaria para consolidar estructuras 

patriarcales y reforzar la hegemonía del poder político. 

Por un lado, los discursos oficiales, como las leyes y los discursos políticos, proyectan 

una imagen de modernidad y compromiso con la igualdad de género. Sin embargo, un 

análisis crítico de estos textos legales muestra contradicciones inherentes que perpetúan 

jerarquías tradicionales. Estas ambivalencias evidencian que el discurso oficial utiliza la 

igualdad de género como un instrumento retórico para legitimar el régimen sin abordar 

realmente las desigualdades estructurales. 

Por otro lado, los discursos no oficiales vinculados a prácticas culturales como los 

Coros de animación, las epopeyas, los cuentos o los refranes, actúan como vehículos 

ideológicos más sutiles, pero igualmente efectivos. Aunque algunos de estos discursos 

emergen de espacios tradicionalmente femeninos y podrían parecer apolíticos o incluso 

feministas, su incorporación al ámbito público bajo supervisión masculina transforma su 

función originaria.  

En conjunto, ambos tipos de discurso –los que “se escuchan” desde el poder y los que 

“se oyen” desde la tradición– operan dentro de un sistema hegemónico diseñado para 

mantener estructuras patriarcales bajo una fachada modernizadora. La aparente 

promoción de la igualdad de género por parte del régimen no solo oculta estas dinámicas, 

sino que también se apoya e instrumentaliza las expresiones culturales populares, entre 

ellas incluso aquellas que en origen representaban prácticas feministas, para consolidar 

su control político. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



LES LANGUES NÉO-LATINES – 120e année – Complément n° 414 

 

 

 

 
 

53 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

S.L.N.L 

Société des Langues Néo-Latines 

 
 


